
Мэтью Лайонс 

Что такое фашизм?

свободное марксистское издательство



Перевод - Константин Харитонов, Кирилл Медведев

Редактура - Иван Аксенов, Даниил Пиунов

Обложка - Николай Олейников

Мэтью Лайонс - независимый историк, живет в Филадельфии, за-
нимается изучением фашизма и его места в современном мире. 
Задача этого эссе – оспорить представление о том, что фашизм 
есть не более, чем инструмент подавления в руках капитализма. 
Такое представление не только искажает историю, но и мешает 
понять важнейшие политические угрозы современности. Более 
продуктивно рассматривать фашизм как автономную правую 
силу, которая находится в противоречивых отношениях с капи-
талом и обеспечивает себе массовую поддержку во многом бла-
годаря призывам к революции против существующих ценностей 
и институтов. Некоторые марксисты занимались теоретиче-
ской разработкой такой контрмодели фашизма, но их работам, 
как правило, недостает систематического анализа фашистской 
идеологии. Другие теоретики, напротив, сосредотачиваются 
на тщательном изучении идеологии, но игнорируют классовую 
динамику и не рассматривает должным образом сегодняшнее 
положение и перспективы фашизма. Сочетание двух подходов 
позволяет нам выстроить более сложную модель фашизма.

Сайт Свободного марксистского издательства
fmbooks.wordpress.com



Два взгляда на фашизм

Фашизм – важное, но запутанное политическое понятие. Люди 
используют его в самых разных случаях, часто не до конца пони-
мая значение этого слова.

Политические события после атак 11 сентября 2001 по-новому вы-
светили тему фашизма. И правые, и левые характеризовали ис-
ламистские крайне правые силы вроде Аль-Каиды и Талибана 
как фашистские – но по совершенно разным причинам. Неокон-
серваторы и чиновники администрации Буша разоблачали «ис-
ламофашистов» с тем, чтобы оправдать так называемую войну с 
терроризмом и военную оккупацию Ирака и Афганистана. Неко-
торые левые тоже называли подобные группы фашистскими – но 
не для того, чтобы оправдать экспансию США, а для того, чтобы 
подчеркнуть: существуют мощные политические силы, являю-
щиеся смертельными врагами как левых, так и американского 
империализма.

В то же время некоторые либералы и левые предупреждали, что и 
сами Соединенные Штаты движутся в направлении фашизма. Мне 
уже приходилось писать раньше о том, что авторитарная и мили-
таристская политика администрации Буша хотя и представляла 
собой серьезную угрозу, но крайне мало напоминала ту гремучую 
смесь угнетения и антиэлитарности, порядка и бунта, свойствен-
ную фашизму. Фашизм не только терроризирует и подавляет; он 
использует извращенную версию радикальной политики с целью 
«перехватить игру у левых», к чему и призывал своих сторонников 
неонацистский лидер Том Метцгер в 1980-х. Нам требуются раз-
нообразные стратегии для борьбы с различными формами право-
го авторитаризма. Также нам необходим политический словарь, 
чтобы структурировать их [1].

Утверждения о надвигающемся фашизме указывают на две ос-
новные проблемы. Первая - это представление о том, что фа-
шизм является инструментом или стратегией крупного бизнеса 



4	 Мэтью Лайонс

для защиты капиталистического порядка. Вторая - это неясность 
самого понятия: чем фашизм отличается от других форм капита-
листического угнетения? Обе эти проблемы четко видны в заяв-
лениях нескольких американских левых организаций (таких как 
Коммунистическая партия, Социалистическая рабочая партия, 
Революционная коммунистическая партия и Социалистическая 
партия труда), публикациях в левых и леволиберальных СМИ, та-
ких как CounterPunch и Common Dreams и на многочисленных 
веб-сайтах, а также в онлайн-дискуссиях между американскими 
активистами [2].

Обе проблемы были недавно в гипертрофированном виде про-
демонстрированы двумя учеными-марксистами – Грегори Мей-
ерсоном и Майклом Джозефом Роберто. В октябре 2006 года в 
статье в Monthly Review «Это может случиться здесь» они дока-
зывали, что «фашизм - это вполне вероятный ответ со стороны 
буржуазии США на общий кризис Pax Americana» и, несмотря на 
то, что итоги кризиса пока остаются неясными, «очевидно дви-
жение в сторону того, что можно назвать фашистской траектори-
ей». Мейерсон и Роберто рассматривают фашизм как присущую 
пребывающему в состоянии кризиса капитализму структурную 
тенденцию, форму правления, которая создается сверху. «Толь-
ко правящий класс может инициировать развитие фашизма», 
- утверждают они. Оба марксиста признают существование фа-
шистских движений, но утверждают, что «марксистский взгляд» 
«фокусируется в первую очередь не на фашистских массовых дви-
жениях, поскольку не они являются основным локомотивом фа-
шизма» [3].

Допустим, мы принимаем такую концепцию фашизма (и марк-
сизма), однако Мейерсон и Роберто нигде не объясняют, что 
именно они понимают под фашистским порядком. Они подчер-
кивают, что фашизм должен быть осмыслен с точки зрения его 
функциональности, как форма капиталистического порядка во 
время кризиса, и критикуют описательное определение фашиз-
ма на основании того, что оно затемняет его исторически ме-
няющийся характер. Путь США к фашизму «будет значительно 
отличаться от прошлых фашистских траекторий», фашизм будет 
«разворачиваться при двухпартийной системе, в которой либе-
ралы и консерваторы действуют сообща, представляя весь правя-
щий класс». Но если Мейерсон и Роберто не объясняют, на что 
будет похож фашизм, то как мы узнаем о его наступлении? По-
хоже, суть их аргументов заключается в том, что развивающийся 



Два взгляда на фашизм	 5

кризис приведет большое количество представителей капитала к 
мысли о необходимости создать значительно более репрессивное 
и авторитарное государство. Это серьезная и полностью обосно-
ванная постановка вопроса. В то же время перед нами простая 
мысль, не требующая замысловатой аргументации касательно 
функционализма и структурных тенденций. И мы ничего не по-
лучим, назвав возможный результат такого развития событий фа-
шизмом. 

Понятие фашизма действительно крайне важно для анализа су-
ществующих политических угроз, но в совершенно ином плане. 
Оно может помочь нам осмыслить ряд политических явлений, 
которые правящий класс США не инициировал и не контроли-
ровал. Эти явления являются частью кризиса, имеющего более 
далеко идущие последствия, чем конец международной гегемо-
нии США и американского социального государства, и включают 
в себя следующее:

- В Восточной Европе и Северной Азии: крушение социалисти-
ческого блока, сопровождаемое во многих странах значительным 
упадком жизненных стандартов, масштабным ростом преступно-
сти и подъемом праворадикальных националистических движе-
ний.

- Во многих регионах Азии, Африки и Латинской Америки: власть 
ассимилирует или наносит поражение революционным левым 
повстанцам и правительствам; происходит подъем различных 
популистских и религиозных оппозиционных сил.

- В большей части мира: усиление динамики капиталистической 
глобализации, в том числе утечка капитала, международная мас-
совой миграции, коммодификация женского труда, рост интер-
национальной массовой культуры, исчезновение традиционных 
местных институтов. Все это вызывает неоднозначную, порой от-
кровенно враждебную реакцию со стороны разных представите-
лей политического спектра. 

В этом хаосе фашизм является важным ориентиром не только как 
развивающаяся политическая сила, но и как тенденция или точка 
роста внутри широкого движения. Он отличается от капитали-
стического авторитаризма, формирующегося сверху, и враждебен 
ему. Кроме того, фашизм хоть и складывается в рамках капита-
лизма, но не является функциональным следствием капитали-
стического развития, аналогичным (как предполагают Мейерсон 
и Роберто) империализму. Более того, он является политическим 



6	 Мэтью Лайонс

течением, которое – подобно социализму, либерализму или кон-
серватизму – реализует свои собственные идеи, политические 
установки, организационные формы, использует собственные 
ресурсы поддержки. Как и все основные политические течения, 
фашизм существует во множестве вариаций и динамично разви-
вается, приспосабливаясь к новым историческим условиям. Это 
значит, что никакое определение фашизма не будет единственно 
верным и окончательным. Но выработка определения – или хотя 
бы описания – фашизма, может помочь нам выявить его ключе-
вые черты, описать его отношения с другими силами, проанали-
зировать то, как он развивается и как его можно победить. 

В отличие от многих сегодняшних дискуссий среди левых акти-
вистов в Соединенных Штатах, это эссе предлагает концепцию 
фашизма, указывающую на его обоюдоострую направленность – с 
одной стороны, он укрепляет гнет и тиранию, с другой – отвечает 
на реальное недовольство масс, ниспровергает старые установки 
и формы правления. Разрабатывая такую концепцию, я объеди-
нил два разных, но взаимодополняющих подхода. Во-первых, я 
использовал то течение марксистской мысли, которое акценти-
рует внимание на противоречивых отношениях фашизма с правя-
щим классом. В качестве движения или режима фашизм атакует 
левых и защищает классовую эксплуатацию, но одновременно с 
этим реализует программу, во многих важных пунктах противо-
речащую интересам капиталистов. Начиная с 1920-х, некоторые 
независимые марксисты анализировали фашизм именно таким 
образом; особое внимание я уделю работам Августа Тальгеймера, 
Тима Мэйсона, Михали Вайды, Дона Хаммерквиста и Дж. Сакаи. 

Сильное место этих авторов – анализ классовой политики фа-
шизма: его отношений с капиталом и другими классовыми си-
лами, его происхождения из кризиса капитализма и влияния на 
социоэкономический порядок. Их более слабое место – рассмо-
трение фашистской идеологии, которое важно для определения 
места фашизма в правом движении и для понимания причин, 
по которым люди – порой миллионы людей – втягиваются в фа-
шистское движение. Для рассмотрения этих проблем я привле-
каю работы Роджера Гриффина, исследователя, не разделяющего 
левых взглядов, но опубликовавшего за последние двадцать лет 
ряд передовых исследований фашистской идеологии. Гриффин 
рассматривает фашизм как форму революционного национализ-
ма, который атакует как левые, так и либерально-капиталистиче-
ские ценности – этот подход во многом перекликается с наиболее 



Два взгляда на фашизм	 7

перспективными левыми исследованиями проблемы фашизма. 
Фокусируясь на идеологии, Гриффин игнорирует структурные 
измерения фашизма, но предлагает полезное дополнение к клас-
совому анализу.

Данное эссе разделено на три части. В первой речь идет о несколь-
ких независимых марксистах, анализировавших связь фашизма и 
капитализма, от «бонапартистской» теории Тальгеймера до кон-
цепций Хаммерквиста и Сакаи, рассматривавших фашизм как 
праворадикальное революционное движение. Далее я исследую 
подход Гриффина, основанный на анализе идеологии, в особен-
ности его видение фашизма как смеси популистского ультрана-
ционализма и мифа о коллективном возрождении. И наконец, я 
предлагаю набросок нового определения фашизма, объединяю-
щий элементы обоих подходов, и показываю, каким образом это 
стереоскопическое видение может помочь нам понять фашист-
ские движения и тенденции сегодня.

От бонапартизма к ультраправой революции 

Многие марксисты рассматривают фашизм в качестве инстру-
мента крупного бизнеса для защиты пребывающего в кризисе 
капитализма. Существовало несколько различных версий этого 
подхода. Во время так называемого третьего периода коммуни-
стического движения, то есть в 1928 – 1935 годах, лидеры Ком-
мунистического интернационала доказывали, что фашизм в 
действительности является не особым политическим движени-
ем, а контрреволюционной тенденцией внутри всех буржуазных 
партий. Это означало, что развивавшееся в Германии нацистское 
движение не представляет особой опасности. Поэтому для ком-
мунистов важнее было бороться против Социал-демократиче-
ской партии («социал-фашистов»), тем самым склоняя рабочих 
к революционной политике. Эта концепция помешала немецким 
коммунистам достигнуть альянса с социал-демократами против 
их общего нацистского врага – а такой альянс был тогда един-
ственной возможностью спасти Германию от власти нацистов. 

После прихода Гитлера к власти Коминтерн сменил курс. В де-
кабре 1933 года Исполнительный комитет Коминтерна объявил, 
что «фашизм является открытой террористической диктатурой 
наиболее реакционных, наиболее шовинистических и наиболее 
империалистических элементов финансового капитала»[4]. Этот 



8	 Мэтью Лайонс

подход, идентифицировавший фашизм с особой группой внутри 
капиталистического класса, вскоре привел к новой стратегии 
Народного фронта, заключавшейся в широком антифашистском 
альянсе с социал-демократами и либеральными капиталистами. 
На практике это означало отход от революционной политики в 
пользу либерального реформизма. В течение следующих деся-
тилетий коминтерновское определение 1933 года было принято 
радикалами различных взглядов и стало наиболее известным и 
влиятельным левым определением фашизма. 

Лев Троцкий, в противовес Коминтерну, подчеркивал, что фа-
шизм развивается как независимое массовое движение, опи-
рающееся в первую очередь на мелкую буржуазию, грубый 
плебейский характер которой пугал крупных капиталистов. Тем 
не менее, утверждал Троцкий, основной целью фашизма является 
уничтожение рабочих организаций в угоду капитализму. Оказав-
шись у власти, фашизм потерял массовую поддержку и стал «наи-
более жестокой диктатурой монополистического капитала»[5]. 
Некоторые левые вслед за Троцким различали фашизм как дви-
жение и фашизм как режим. Например, канадский марксист 
Дэвид Лэдбридж поддерживал определение Коминтерна, но при-
знавал, что на начальной стадии фашисты порицали крупный 
бизнес и порой нарушали политическую стабильность методами, 
неприемлемыми для правящего класса. Но, полагает он, фашизм 
в итоге сдал позиции, отказавшись от радикализма, «как только 
начал финансироваться крупными группами внутри правящего 
класса»[6]. 

Все эти подходы значительно упрощают сложные взаимоотноше-
ния фашизма с капитализмом. Несомненно, как для итальянских, 
так и для немецких фашистов решающим фактором в захвате 
государственной власти стала поддержка со стороны сегментов 
бизнес-сообщества, армии и государственного аппарата. Закре-
пившиеся у власти фашистские режимы помогли капиталистам 
увеличить прибыль, подавив левых, сокрушив рабочее движение 
и, в первую очередь, стабилизировав экономику и общество. Как 
муссолиниевское, так и гитлеровское правительства на первых 
порах включали в себя некоторых консерваторов-традиционали-
стов на правах младших товарищей, а некоторые секторы, такие 
как армия, контролировались старыми элитами. «Радикальные» 
крылья фашистского движения, желавшие бросить открытый вы-
зов старым элитам, оказались либо разочарованы, как в Италии, 
либо усмирены, как в Германии. 



Два взгляда на фашизм	 9

Однако в то время как фашистские режимы консолидировались, 
класс капиталистов постепенно терял политический контроль: 
он все в меньшей степени определял основное направление госу-
дарственной политики. Фашизм образовал новую политическую 
элиту, которая выдвинула свою собственную идеологическую 
программу. В то время как капиталисты оставались важным ком-
понентом в общей системе управления, их роль в национальной 
политике стремительно сводилась к чисто реактивной, они вы-
нуждены были подстраиваться под фашистскую программу, а не 
наоборот.

Существенный аргумент в пользу этой точки зрения был при-
веден британским историком-марксистом Тимоти Мэйсоном, 
специалистом по истории рабочего класса в нацистскую эпоху. В 
своем эссе 1966 года «Приоритет политики» Мэйсон утверждает: 
«как внутренняя, так и внешняя политика национал-социалисти-
ческого правительства становилась начиная с 1936 года все более 
независимой от экономически господствующего класса и даже в 
некоторых существенных аспектах шла в разрез с его интереса-
ми»[7].

С точки зрения Мэйсона, представители капитала передали го-
сударственную власть Гитлеру, ошибочно полагая, что смогут 
вернуть ее после того, как нацисты сокрушат левых и вновь ста-
билизируют гражданское общество. В течение первых месяцев 
правления нацистов бизнес-элиты хоть и играли лишь незна-
чительную роль в формировании внешней и военной политики, 
но продолжали контролировать экономическую политику через 
Ялмара Шахта, министра экономики и президента Рейхсбанка. 
Однако начиная с 1936 года нацисты начинают форсировать пе-
ревооружение и требуют для Германии экономической незави-
симости. Хозяева тяжелой промышленности, доминировавшие 
ранее в бизнес-сообществе и являвшиеся верными союзниками 
нацистов, выступили против этого шага к экономической изоля-
ции, поскольку сами рассчитывали на международную торговлю. 
Вместо них влияния добился химический трест IG Farben, по-
обещав обеспечить синтетическую замену стратегически важ-
ным импортным товарам (в первую очередь, нефти и резине), 
тем самым посодействовав целям нацистов. Этот шаг не только 
«разрушил экономическое и политическое доминирование тяже-
лой промышленности», он также «означал конец формирования 
какой-либо общей и единой политической воли или предста-
вительства интересов германского капитала… остались лишь 



10	 Мэтью Лайонс

особые интересы отдельных фирм в большей части отраслей эко-
номики»[8].  Каждая крупная фирма искала собственных связей 
с государственными учреждениями с целью выиграть контракт, 
но крупный бизнес потерял свой голос в формировании общей 
политики.

Мэйсон признает, что благодаря процессу перевооружения и во-
енным победам Германии капиталисты получили выгоду в виде 
расширения и роста прибылей, а также разгрома иностранных 
конкурентов. Но основное направление нацистской военной по-
литики было обусловлено  политическими, а не экономическими 
задачами. Война помогла снизить экономический дефицит, но 
сам этот дефицит был прямым результатом форсированного про-
цесса перевооружения.

В этом контексте Мэйсон придает особое значение тому, что на-
цистское государство преследовало идеологические цели – ге-
ноцид и массовое порабощение евреев и других народов, что 
находилось «в полном противоречии с интересами  военной эко-
номики»:

Среди первых польских евреев, отравленных газами в ла-
герях смерти, были тысячи высококвалифицированных 
рабочих-металлистов с польских военных фабрик… Армия 
подчеркивала иррациональную природу этих действий в 
свете нехватки квалифицированной рабочей силы, но была 
не в состоянии спасти еврейских рабочих, трудившихся на 
военных заводах, для промышленности… Подобные же 
внутренние властные отношения определяли использо-
вание скудной железнодорожной индустрии для депорта-
ции подвергшихся гонениям евреев вплоть до конца войны 
вместо снабжения войск на Восточном фронте»[9].

Сходным образом нацистское руководство приняло решение 
ввезти миллионы пленных рабочих из Восточной Европы для 
нужд военной экономики – вместо того, чтобы призвать на про-
мышленные работы немецких женщин, хотя чиновники, отве-
чающие за использование рабочей силы, предупреждали, что 
принудительный труд непродуктивен, ненадежен и «расово опа-
сен» для немецкого народа. 

Эссе Мэйсона было воспринято положительно, но с рядом огово-
рок. Ян Кершоу, проштудировав работы авторов, занимавшихся 
этой темой на протяжении двух десятилетий, поддержал основ-
ную линию аргументации Мэйсона, но кроме того указал, что 



Два взгляда на фашизм	 11

Мэйсон слишком жестко разделяет политику и экономику и пре-
увеличивает степень утраты промышленниками политического 
влияния при нацистах. Джейн Каплан предложила использовать 
вместо понятия «приоритет политики» понятие «автономии», не 
подразумевающее приоритета политики над экономикой [10].

Мэйсон утверждает, что отношения нацистского государства с 
капиталистами были «уникальными». Но динамика итальянско-
го фашизма была, в сущности, почти такой же. Франклин Хью 
Адлер, историк, не придерживающийся левых взглядов, в одном 
из нескольких своих исследований об отношениях итальянского 
фашизма и крупного бизнеса описывает, как режим Муссолини 
помогал промышленникам усиливать эксплуатацию и контроль 
на рабочем месте – с одной стороны, разрушая организации ра-
бочего класса, с другой – отодвигая в сторону синдикалистское 
крыло самого фашистского движения. В то же время фашистское 
государство реализовало целый ряд политических решений, не 
инициированных промышленниками и нежелательных для них, 
– от завышения обменного курса лиры до внедрения корпорати-
вистской бюрократии в экономику, от призывов к итальянцам 
переезжать в сельскую местность и заводить побольше детей до 
союза с Гитлером против Британии и Франции. Адлер обобщает 
эту динамику таким образом:

Несмотря на то, что на уровне фабрик была сохранена аб-
солютная власть администрации и Конфиндустрия [кон-
федерация итальянских промышленников] получила 
значительную власть в экономической политике, тем не 
менее экономическое управление становилось все более 
политическим и иррациональным… На уровне публичной 
политики, как внешней, так и внутренней, Конфиндустрия 
если и проявляла инициативу, то минимальную. Ассоци-
ация могла в лучшем случае выторговывать некоторые 
преференции для промышленности в ситуации, когда фун-
даментальные решения уже были приняты; она скорее реа-
гировала, нежели действовала» [11].

Адлер приходит к выводу, что под властью итальянских фаши-
стов капиталисты имели больше политической власти, нежели 
под властью германского нацизма. Но в обоих случаях они посте-
пенно теряли контроль над основным направлением политики 
правительства.



12	 Мэтью Лайонс

Хотя Мэйсон не предлагает какой-либо теоретической схемы, 
объясняющей «приоритет политики» при нацистах, его анализ 
во многом перекликается с бонапартистской теорией фашизма, 
впервые выдвинутой Августом Тальгеймером в конце 1920-х – на-
чале 1930-х. Тальгеймер был ведущим теоретиком Коммунисти-
ческой партии Германии, исключенным в 1928 за возражения 
против политики Третьего периода и участвовавшим в создании 
Коммунистической партии  (Оппозиции) – КПО. Тальгеймер от-
вергал кампанию Коминтерна против «социал-фашизма», при-
зывая взамен к противостоянию всего рабочего класса нацистам 
путем внепарламентского действия.

Согласно Тальгеймеру, анализ диктатуры Луи Бонапарта во Фран-
ции середины девятнадцатого века, проведенный Марксом, 
дает наилучшую стартовую площадку для понимания фашизма. 
Фашистская диктатура, как и диктатура Луи Бонапарта, пред-
ставляет «автономизацию исполнительной власти» –  класс ка-
питалистов отказывается от контроля над государством ради 
защиты своего социально-экономического статуса. Тальгеймер 
цитирует отрывок из работы Маркса «Восемнадцатое брюмера 
Луи Бонапарта», в которой описывается это явление:

…буржуазия признает, что ее собственные интересы пред-
писывают ей спастись от опасности собственного правле-
ния; что для восстановления спокойствия в стране надо 
прежде всего успокоить ее буржуазный парламент; что для 
сохранения в целости ее социальной власти должна быть 
сломлена ее политическая власть; что отдельные буржуа 
могут продолжать эксплуатировать другие классы и невоз-
мутимо наслаждаться благами собственности, семьи, рели-
гии и порядка лишь при условии, что буржуазия как класс, 
наряду с другими классами, будет осуждена на одинаковое 
с ними политическое ничтожество, что для спасения ее ко-
шелька с нее должна быть сорвана корона, а защищающий 
ее меч должен вместе с тем, как дамоклов меч, повиснуть 
над ее собственной головой [12].

Подобно бонапартизму, утверждает Тальгеймер, фашизм пришел 
к власти после «неудачного наступления пролетариата, которое 
закончилось деморализацией рабочего класса, в то время как 
буржуазия, истощенная, растерянная и подавленная, искала того, 
кто мог бы защитить ее социальную власть» [13]. Эта трактовка 
гораздо более корректна, нежели политическая линия Коминтер-
на третьего периода, согласно которой фашизм был отчаянной 



Два взгляда на фашизм	 13

попыткой капитализма защититься от надвигающейся угрозы 
пролетарской революции. Если, согласно Коминтерну, фашизм 
пришел к власти в результате естественной эволюции буржуазно-
го парламентаризма, то согласно Тальгеймеру, это произошло в 
результате «внезапного скачка». Парламентский режим помог за-
ложить основу для фашизма собственными репрессиями против 
рабочих организаций, но сам фашизм «лишь начинается в тот 
момент и в том месте, где штык обретает независимость и пово-
рачивается в том числе против буржуазных парламентариев» [14].

Тальгеймер рассматривал фашистскую партию, уподобляя ее 
Обществу 10 декабря Луи Бонапарта, как совокупность «лишен-
ных социальной почвы представителей всех классов: аристо-
кратии, буржуазии, городской мелкой буржуазии, крестьянства, 
рабочих», а фашистские вооруженные формирования сравнивал 
с бонапартистской армией, поскольку они также «обеспечива-
ли источник существования людям, потерявшим социальную 
почву». Фашистская идеология вторила бонапартизму в своем 
национализме, риторическом осуждении экономических и по-
литических элит, превознесении героического вождя. Подобно 
тому, как организация Бонапарта воспроизводила тайные обще-
ства французского рабочего класса, фашистская партия воспро-
изводила Коммунистическую партию Советского Союза. Как 
массовая организация, фашистская партия была в ряде моментов 
сильнее, чем организация Бонапарта, но это также углубляло ее 
внутренние противоречия – противоречия «между социальными 
интересами поддерживавших ее масс и интересами господствую-
щего класса, которому она должна была служить» [15].

Тальгеймер рассматривает фашистский режим как внутренне не-
стабильный, стремившийся одновременно в разные стороны. 
«Фашизм, как и бонапартизм, пытается быть покровителем всех 
классов; поэтому он непрерывно настраивает один класс против 
другого, и пускается в противоречивые маневры». Тальгеймер 
предсказывал, что противоречивые политические запросы разных 
групп поддержки «вкупе с националистической империалисти-
ческой идеологией подтолкнут диктатора к внешней агрессии, а в 
итоге к войне», что закончится крахом фашизма [16].

В рассуждениях Тальгеймера просматривается лишь схемати-
ческий анализ фашизма. Он дает краткие, общие комментарии 
по поводу фашистской идеологии, организации и социальной 
базы; динамики отношений между фашизмом и капитализмом; 
исторического контекста, способствовавшего подъему фашизма. 



14	 Мэтью Лайонс

Тальгеймера критиковали за механистическое применение кон-
цепции бонапартизма. Но учитывая, насколько оперативно он 
опубликовал свои работы – всего через несколько месяцев после 
оформления диктатуры Муссолини и еще до того, как нацисты 
захватили власть, – можно только дивиться, насколько верно он 
очертил дальнейшее развитие фашистских режимов. 

Работа Тальгеймера оказала влияние на ряд позднейших исследо-
ваний. Джейн Каплан, например, следуя Тальгеймеру, перефор-
мулировала тезис о присущей фашизму нестабильности:

Фашизм является крайней из существовавших на сегодняш-
ний день форм капиталистического государства особого 
типа: внутреннее противоречие такого государства в том, что 
оно в структурном смысле основано на принуждении. Кон-
троль за извлечением прибавочной стоимости смещается из 
сферы труда в политическую сферу вкупе с крайнем усилени-
ем роли государства. Фашистский режим является предель-
ной формой автономизации политики при капитализме. Он 
является продуктом колоссального смещения капиталисти-
ческого способа производства и … едва ли способен к про-
должительному существованию из-за очевидного изобилия 
противоречий… При национал-социализме, например, фун-
даментальная противоречивость роли государства состояла, 
среди прочего, в тенденции к абсолютной автономизации 
политической полиции, что имело разрушительные послед-
ствия для производственного процесса [17].

Венгерский философ-марксист Михай Вайда включает бонапар-
тистский подход в общую теорию фашизма в своей книге «Фа-
шизм как массовое движение», которая была написана в 1969-1970 
и впервые опубликована в 1976 году. Вайда был участником «Буда-
пештской школы», группы интеллектуалов круга Георга Лукача, 
члены которой становились все более критичными в отношении 
ортодоксального советского марксизма, особенно после пода-
вления Пражской весны войсками стран Варшавского договора в 
1968 году. В 1973 году Вайда и некоторые другие представители 
Будапештской школы были сняты с академических должностей и 
исключены из Венгерской рабочей (коммунистической) партии 
за свои политические убеждения.

Вайда вслед за Тальгеймером и Мэйсоном доказывает, что фа-
шизм является «капиталистической формой правления», при ко-
торой «буржуазия не осуществляет политическую власть сама», 



Два взгляда на фашизм	 15

и «не имеет голоса в политической верхушке» [18]. Согласно Вай-
де, фашизм, как правило, «нисколько не ограничивает экономи-
ческую власть буржуазии внутри фабрики. Он не препятствует 
ее экономическим интересам и даже помогает ей увеличивать 
прибыль». С другой стороны, фашизм порождает «особые поли-
тические условия, создает на месте обычной буржуазной жизни 
ситуацию постоянного напряжения, и буржуазия находит это как 
минимум «некомфортным»». Кроме того, фашизм «в некоторых 
случаях открыто противоречил интересам правящего класса», 
особенно это касается Второй мировой войны. Выводы Вайды 
относительно динамики перевооружения нацистской Германии 
и войны очень близки к выводам Мэйсона. По поводу Италии 
Вайда пишет, что «если бы Муссолини не связал полностью свою 
судьбу с Гитлером, ни одна из его политических задач не стави-
лась бы поперек собственных интересов буржуазии, как бы ни 
развивалась ситуация». Но союз Муссолини с Гитлером, как и 
само стремление нацистов к войне, отразил внутреннюю склон-
ность фашизма к агрессивной экспансии [19].

Не ограничиваясь бонапартистской теорией, Вайда исследует 
ряд других аспектов, таких как социальная психология фашизма 
и его противоречивые исторические функции в Италии и Герма-
нии. Как можно догадаться из названия книги Вайды, он делает 
акцент на том, что фашистский режим приходит к власти на вол-
не массового движения, которое обеспечивает ему организован-
ную народную поддержку и ресурс для создания «новых элит». 
Ядро фашистского движения составляют боевые организации, в 
том числе различные группы штурмовиков, чей военизирован-
ный активизм выходит на первый план при захвате фашистами  
власти. Такой акцент на военизированных формированиях хотя 
и полезен для понимания итальянского и германского образцов, 
едва ли подходит для всех фашистских движений.

Вайда также утверждает, что фашизм имеет особую идеологию: 
это форма агрессивного, тоталитарного национализма. Внутри 
национального государства эта доктрина подчиняет «любое от-
личие «тотальному» «естественно-органическому» целому, «на-
ции»»; вовне она распространяет идею национального подъема 
«даже ценой самого существования других наций». Фашистская 
идеология отрицает буржуазную демократию и либерализм (ко-
торый подразумевает приоритет интересов отдельных групп над 
общенациональными) и отвергает принцип равенства людей – 
во имя национального шовинизма или расизма. Но фашистская 



16	 Мэтью Лайонс

идеология не бросает вызов частной собственности; поэтому ее 
видение национального единства «не является отрицанием ос-
нов и структуры существующего классового общества» и «пред-
ставляет собой иллюзорное преодоление партикулярности» [20].

Вайда доказывает, что «возрождение» «нации» … является един-
ственным постоянным элементом в самых разнообразных [фа-
шистских] программах, которые в других отношениях могут 
различаться весьма радикальным образом». Национализм и 
расизм «дает фашизму возможность избегать конфликта между 
конкретными интересами поддерживающих его масс, представи-
телем которых он является, и основными принципами существу-
ющей социальной системы» [21].

Исследование Вайды проясняет сущность фашистской идеоло-
гии и предвосхищает некоторые тезисы более проработанной 
теории, выдвинутой Роджером Гриффином. Определенная рас-
плывчатость в формулировках Вайды не позволяет в рамках его 
теории отличить фашистскую идеологию от других форм право-
го национализма и принять во внимание тот факт, что некоторые 
фашистские движения, например, румынская Железная гвардия, 
не были экспансионистскими. Кроме того, как будет показано 
ниже, некоторые фашистские идеологии вообще не фокусируют-
ся на национализме. 

Тальгеймер, Мэйсон и Вайда писали о фашизме 1920-1940-х. В кни-
ге 2002 года «Против фашизма: Документы дискуссии о милита-
ристическом движении» современный фашизм рассматривается 
наравне с «классическим» - в ней идет речь не только о Гитлере и 
Муссолини, но и о Всемирной церкви создателя и Александре Ду-
гине, об израильских поселенцах Западного берега и о Талибане. 
Как отмечается в предисловии, написанном Xtn (в то время участ-
ником Chicago Anti-Racist Action), книга родилась из дискуссий в 
кругах антифашистов и революционных левых (как марксистов, 
так и анархистов) о соотношении между борьбой с фашизмом и 
борьбой с капиталистическим государством. Книга была издана 
вскоре после атак 11 сентября, вызвавших новую волну государ-
ственных репрессий, активизацию расизма, и вскрыла тот факт, 
что среди наиболее воинственных противников американской 
власти много представителей крайне правых [22].

Центральной частью книги «Против фашизма» является эссе 
Дона Хаммерквиста, некогда члена Sojourner Truth Organization, а 
также пространный ответ Дж. Сакаи, маоиста, известного прежде 



Два взгляда на фашизм	 17

всего книгой «Поселенцы: мифология белого пролетариата». 
Хаммерквист и Сакаи – независимые марксисты, работавшие с 
анархо-антифашистским движением и находящиеся под влия-
нием антиавторитарной критики догматического марксизма. 
Как и Тальгеймер, Мэйсон и Вайда, они подчеркивают, что фа-
шизм является независимым политическим движением, а не 
марионеткой и не политическим орудием капитализма. Более 
того, Хаммерквист и Сакаи представляют фашизм как правую 
революционную силу. По словам Сакаи, «фашизм – это правое 
революционное движение как против буржуазии, так и против 
левых, движение среднего класса и деклассированных элемен-
тов, возникающее в зонах затяжного кризиса». Оно не является 
революционным в социалистическом или анархистском смысле: 
«Фашизм является революционным в упрощенном смысле этого 
слова. Он ставит задачу захватить государственную власть… с це-
лью насильственной реорганизации общества и создания нового 
классового порядка» [23].

По мнению Хаммерквиста и Сакаи, большинство левых серьез-
но недооценивают потенциал фашизма в привлечении массовой 
поддержки в США и во всем мире. Обостряющиеся противоре-
чия капитализма, указывают авторы, создают все больше возмож-
ностей для возрождения фашистских движений. Фашизм — это 
вовсе не отмерший пережиток прошлого, а динамичная полити-
ческая сила, состоящая из разных фракций и тенденций, эволю-
ционирующая согласно изменяющимся условиям. Фашистские 
группы питаются враждебностью общества к крупному бизнесу 
и капиталистическому государству, а некоторые из них участвуют 
в оппозиционной борьбе, выглядящей более серьезно и уверен-
но, нежели деятельность большинства сегодняшних левых групп. 
(Хаммерквист много цитирует фашистов «третьей позиции», за-
являющих о своем отрицании как левых, так и правых, но его ар-
гументы не ограничиваются этими группами). Главная опасность 
фашизма сегодня, считает Хаммерквист, состоит не в его способ-
ности захватить власть, а в том, что он «может получить массо-
вую поддержку среди потенциально готовых к бунту рабочих и 
деклассированных слоев в результате исторического поражения 
левых», что нанесет «огромный ущерб потенциалу освободитель-
ного антикапиталистического восстания» [24].

Связанная с этим опасность, которую отмечает Хаммерквист, 
состоит в сближении между фашистами и некоторыми ради-
кальными левыми. Он отмечает попытки ультраправых групп 



18	 Мэтью Лайонс

заигрывать с левыми, а также тенденции, угрожающе близкие 
к фашизму, среди многих левых: мужское доминирование, про-
славление насилия, культ лидера, враждебность к открытым 
дебатам и дискуссиям, элитизм. Хаммерквист отмечает, что не-
мецкие коммунисты в начале 1930-х годов порой заключали так-
тические альянсы с нацистами против социал-демократов, так 
как считали социал-демократов большей опасностью.

Хаммерквист предупреждает, что фашистские группы в США ак-
тивно муссируют темы, которые левые обычно считают «своими»: 
рабочая борьба, экология, противостояние полицейским репрес-
сиям, империализм США, корпоративная глобализация. В таком 
фашистском популизме нет ничего нового. Как отмечает Сакаи, 
Муссолини и Гитлер пробуждали энергию масс в большой степе-
ни благодаря нападкам на элиты и призывам бороться с буржуази-
ей, и это казалось гораздо более захватывающим и динамичным, 
нежели традиционная левая политика. «Значительная часть не-
мецкой молодежи в 1930-е годы рассматривала нацистов как осво-
бодителей. В отличие, например, от немецкой социал-демократии, 
которая проповедовала покорность детей перед родителями, Гит-
лерюгенд давал бунтующим детям возможность жить отдельно, 
вести активную сексуальную и политическую жизнь, курить, пить 
и объединяться с себе подобными»[25].

С разных позиций Хамерквист и Сакаи доказывают, что именно 
радикальные свойства фашизма обусловливают его отношения с 
капитализмом. Позиция Сакаи ближе к бонапартистской моде-
ли: он описывает фашизм как «антибуржуазную, но не антика-
питалистическую» силу. При фашистском режиме «капитализм 
вновь стабилизируется, но буржуазия расплачивается за это вре-
менным отстранением от власти в капиталистическом государ-
стве». Впрочем, для Сакаи это более серьезный конфликт, нежели 
для теоретиков бонапартистской модели. Современный фа-
шизм «противостоит крупной империалистической буржуазии… 
транснациональным корпорациям и банкам, их захватившей 
весь мир «мультикультурной» буржуазной культуре. Фашизм дей-
ствительно стремится свергнуть Всемирный банк, ВТО и НАТО, 
Америку как сверхдержаву»[26].

Согласно Сакаи, фашизм радикально перестраивает капитали-
стический социальный порядок для создания экономики «уси-
ленного паразитизма», то есть «люмпен-капиталистической 
экономики, сконцентрированной скорее на разбое, войне, гра-
беже и порабощении». Он описывает, как гитлеровский режим 



Два взгляда на фашизм	 19

превратил миллионы немецких рабочих в новый паразитический 
класс солдат, полицейских и бюрократов, а вместо прежнего про-
летариата создал новый – из порабощенных иноземных народов, 
пенсионеров и женщин. В результате было «создано арийское 
общество, никогда прежде не существовавшее», нацистские ра-
совые категории оказались облечены в конкретную, качественно 
новую социальную реальность (впрочем, походившую на «амери-
канское» общество США в разделении людей по цвету кожи) [27].

Исследование Сакаи развеивает представление о том, что гит-
леровский режим имел незначительное, а то и нулевое влияние 
на социально-экономический порядок. Мы должны помнить, 
однако, что в этой дискуссии нет речи об итальянском фашизме, 
который был лишен всеобъемлющего расистского императива, 
свойственного нацизму, и никогда не сосредоточивал в своих ру-
ках такого же мощного контроля над государством. Его влияние 
на социально-экономический порядок был гораздо более огра-
ниченным. 

Хаммерквист относится к фашистскому антикапитализму более 
серьезно, чем Сакаи. Он отмечает, что в современных фашист-
ских движениях бытуют разные позиции по отношению к классу 
капиталистов: есть оппортунисты, желающие заключить сделку 
с капиталом, есть прокапиталистически настроенные револю-
ционеры, желающие вынудить крупный бизнес к примирению 
с фашистским порядком, есть сторонники третьей позиции, же-
лающие полного свержения правящего класса. Неясно, насколь-
ко серьезный вызов экономической власти капиталистов смогут 
бросить на практике какие-либо фашистские группы. Опыт по-
казывает, что фашистский антикапитализм означает оппозицию 
«буржуазным ценностям», отдельным политическим тенден-
циям, а также «паразитическим» представителям капитала (та-
ким как еврейские банкиры) – но не самой капиталистической 
системе. С другой стороны, предупреждает Хаммерквист, левые 
рискуют не обратить внимание на перспективы боевого антика-
питалистического фашизма – по той простой причине, что он не 
соответствует нашим предубеждениям.

Концепция фашистского антикапитализма Хаммерквиста отча-
сти основана на его же представлении (восходящем, в свою оче-
редь, к немецкому левому коммунисту Альфреду Зон-Ретелю) о 
том, что немецкий нацизм стремился к «новому «транскапи-
талистическому» эксплуататорскому социальному порядку». В 
частности, Хаммерквист указывал, что геноцидальная рабочая 



20	 Мэтью Лайонс

политика германского фашизма расходится с капиталистически-
ми принципами. Не только рабочая сила, но и сами рабочие «ис-
пользовались в процессе производства как сырье и недвижимый 
капитал», тем самым стиралось «отчетливо капиталистическое 
различие между рабочей силой и другими факторами производ-
ства». Он оговаривается, что «нормальное» капиталистическое 
развитие включает геноцид, направленный «против докапита-
листического населения и против социальных групп, которые 
мешают созданию современного рабочего класса». Немецкая же 
политика, напротив, «заключалась в геноцидальном уничтоже-
нии уже развившихся отрядов европейского рабочего класса» - то 
есть, в импортировании «колониального» массового уничтоже-
ния в центр индустриальной Европы [28]. 

Это не обязательно означает, что нацизм двигался к уничто-
жению капиталистической системы. Политика в сфере труда, 
которую описывает Хаммерквист, не ставила под вопрос эконо-
мическую власть крупного бизнеса, и, вероятно, не смогла бы 
просуществовать долго. Сам факт ее нежизнеспособности – важ-
ный аспект проблемы. Как напоминает нам Хаммерквист, Маркс 
предупреждал, что противоречия капитализма могут разрешить-
ся не социалистической революцией, а «варварством», «взаимо-
уничтожением борющихся классов». Фашистская революция, 
возможно, одна из версий подобного сценария [29].

Здесь мы должны вспомнить тезис Тальгеймера и Каплан о том, 
что противоречивое отношение к предпринимателям со сторо-
ны фашистского государства, защищающего их экономическую 
власть, но проводящего политику, в конечном счете вступающую 
в противоречие с рациональностью капиталистической эконо-
мики, – является в основе своей нестабильным. В теории этот 
конфликт мог бы быть разрешен несколькими путями: (1) крах 
или свержение фашистского режима (как это случилось в Герма-
нии и Италии), (2) трансформация фашистского порядка в более 
традиционный прокапиталистический режим, (3) та или иная 
форма свержения фашизмом экономической власти капитали-
стов. Последний вариант представить сложнее, но и его нельзя 
списывать со счетов и считать фантастикой. Такой ход событий 
хоть и не отменил бы экономическую эксплуатацию, но придал 
бы ей качественно иной вид, как предполагает Хаммерквист в ис-
следовании трудовой политики нацистов.

Сакаи и Хаммерквист также расходятся в вопросе о классовой 
основе фашизма. Как и многие его предшественники, Сакаи 



Два взгляда на фашизм	 21

связывает фашизм со средним классом и деклассированными 
слоями, теряющими почву из-за стремительных социальных и 
экономических изменений – историческими неудачниками, не-
навидящими крупную буржуазию и желающими вернуть утра-
ченные привилегии. Сакаи обнаруживает такую динамику у 
немцев, которые объединились вокруг Гитлера во время Депрес-
сии, Тимоти МакВей же указывает на американцев, которые обра-
щаются к неонацизму в результате крушения старой социальной 
системы США, а также на мусульманских лавочников и безра-
ботных выпускников колледжа, которые, оказавшись жертвами 
глобализации, становятся опорой пан-исламистских правых. 
«Возрастающему числу людей, не имеющих корней, выпавших 
или вырванных из производственных классов – не важно, были 
ли они крестьянами или служащими – [фашизм] предлагает не 
просто рабочие места, но обещание расплаты. Он обещает землю 
настоящих людей, где они, а не буржуи, будут раздавать приказы, 
наставив дуло, и жить чужим трудом [!]» [30].

Эти интересные рассуждения страдают некоторой упрощенно-
стью. Динамика, описываемая Сакаи, демонстрирует один из 
аспектов привлекательности фашизма, и данные показывают, что 
средние классы и отряды безработных массовым образом поддер-
живали фашизм в межвоенный период. Но было бы серьезным 
преувеличением называть фашизм движением исторических не-
удачников. Перед Второй мировой войной фашизм привлекал не 
только деградирующие и лишенные почвы средние классы, на-
пример, мелких лавочников, но и группы, составлявшие основу 
новой корпоративной экономики (белые воротнички и кадровые 
служащие). Фашизм критиковал упадок современности, но в то 
же время включал в себя многие аспекты модерна. Например, 
как указывает Дэвид Роберт, итальянский фашизм обращался к 
мелкобуржуазным активистам как к двигателю национальной 
интеграции, политических реформ и широкомасштабного инду-
стриального развития. [31].

Более того, как отмечает Джофф Или, зависимость немецкого на-
цизма от конкретного социального класса была не настолько уди-
вительна, как его способность «расширять свою социальную базу 
в нескольких различных направлениях», создавать «широкую 
коалицию подчиненных классов», «не имеющую прецедентов в 
политической системе Германии». В отличие от социал-демокра-
тов и коммунистов, которые продолжали концентрироваться на 
индустриальном рабочем классе, нацисты (и в меньшей степени 



22	 Мэтью Лайонс

итальянские фашисты) объединили «до тех пор раздробленную 
группу недовольных общей популистской риторикой» [32].

Хаммерквист не развивает свою мысль о том, что милитарист-
ский фашизм может создать себе широкую социальную базу в сре-
де бунтующего рабочего класса (в чем сомневается Сакаи). Хотя 
само понятие рабочего класса остается предметом обсуждения, 
факт в том, что некоторые фашистские движения в 1930-е годы 
смогли привлечь на свою сторону значительное количество ра-
бочих. Это такие организации, как «Скрещенные стрелы» в Вен-
грии и «Движение за социальную справедливость» отца Кофлина 
в США. В 1930-1933 годах рабочие составляли около 30 процентов 
членов немецкой нацистской партии и большинство внутри СА 
(штурмовиков), нацистского военизированного крыла [33].

Расходясь в вопросе о классовой базе фашизма, Хаммерквист и 
Сакаи сходятся в том, что необходимо переосмыслить старые ле-
вацкие представления о расовой политике фашизма. Как пишет 
Хаммерквист, «нет причин рассматривать фашизм как явление, 
свойственное исключительно белым только потому, что есть сто-
ронники превосходства белой расы. Наоборот, есть все основа-
ния считать, что потенциал для развития фашизма существует 
в любой точке глобальной капиталистической системы. Могут 
возникнуть африканские, азиатские и латиноамериканские фа-
шистские организации – независимо, а до некоторой степени и в 
соперничестве с евроамериканским «белым» фашизмом» [34]. К 
этому надо добавить, что некоторые белые фашисты поддержи-
вают антиимпериализм Третьего мира или даже отказываются 
от идеи расового превосходства, а некоторые налаживают связи 
с социал-консервативными черными организациями, такими как 
«Нация ислама». 

Сакаи отмечает, что массовые перемещения чернокожих рабочих 
в последние десятилетия, а также поражение левого черного на-
ционализма 1960-х годов вызвали беспрецедентный рост автори-
тарных правых организаций в черном сообществе. Сакаи также 
считает, что основным пространством роста фашизма сегодня яв-
ляется Третий мир, где «панисламистский фашизм» и связанные 
с ним движения во многом заменили левых как основную анти-
империалистическую оппозиционную силу.

К сожалению, Сакаи и Хаммерквист обходят стороной вопрос о 
том, каково отношение фашизма к женщинам, отмечает Xtn во 
введении к сборнику «Против фашизма». Сакаи утверждает, что 



Два взгляда на фашизм	 23

фашизм – это в основном мужское движение как по составу, так и 
по мировоззрению. Фашистские движения, пишет Xtn, укрепляют 
патриархат, но всегда полагаются на массовую поддержку как жен-
щин, так и мужчин. Как я уже говорил, во всех фашистских дви-
жениях имеет место мужское господство, но порой они включают 
в себя некоторые теории, связанные с женским и гендерным во-
просом, как традиционалистские, так и антитрадиционалистские, 
а иногда и искаженные версии феминизма. Фашизм позволяет 
привлечь значительное количество женщин в качестве активных 
участников, в основном предлагая им особые выгоды и возможно-
сти – в образовании, в молодежных группах, в спорте, на волонтер-
ской работе, на некоторых оплачиваемых должностях – даже если 
это усиливает и централизует мужское господство [35].

Хаммерквист и Сакаи предлагают более полную, более живую 
картину фашизма, чем их предшественники, которых мы рас-
сматривали. На мой взгляд, размышления этих двух авторов о 
сегодняшних фашистских течениях подчеркивают актуальность 
проблемы, и их акцент на радикальном аспекте фашизма помо-
гает объяснить его воздействие в гораздо большей степени, не-
жели бонапартистская теория. В то же время, они не всегда ясно 
показывают ни то, какие движения считаются фашистскими (и 
почему), ни взаимоотношения фашизма с другими правыми си-
лами. Их рассуждения об идеологии фашизма фрагментарны и 
порой расплывчаты. Для более полного и систематического из-
учения этих вопросов я перехожу к исследованиям вне марксист-
ской традиции. 

Миф о национальном возрождении

Британский историк Роджер Гриффин стал ведущей фигурой в 
академическом поле фашистских исследований после того, как 
в 1991 году была опубликована его книга «Природа фашизма». 
В этой и других работах Гриффин привлекает широкий корпус 
исторического материала, выстраивая инновационную теорию 
фашизма. Он называет себя либералом, чьи посылки, фокус и 
методы резко контрастируют с подходами авторов-марксистов, о 
которых я говорил выше. Тем более удивительна взаимодополня-
емость их анализов.



24	 Мэтью Лайонс

Подход Гриффина основан на трудах историка Джорджа Моссе, 
который, по мнению Гриффина, «вывел несколько положений, 
ознаменовавших новую фазу в исследованиях фашизма»:

Во-первых, хотя нацизм следует безоговорочно считать про-
явлением родового фашизма, его уже нельзя рассматривать 
как парадигматическое или наиболее типичное проявление. 
Во-вторых, в своей основе фашизм – это не режим, не дви-
жение, но в первую очередь идеология, критика существую-
щего состояния общества и представление о том, чем можно 
его заменить. В-третьих, если вскрыть это представление, то 
фашизм предстанет перед нами как революционная форма 
национализма… В-четвертых, его идеология выражает себя 
в первую очередь не через теорию и доктрины, а через при-
чудливый синтез идей, конкретное содержание которых 
значительно различается в разных странах, не меняется 
лишь подход - по сути своей мифический, а не рациональ-
ный. Также важно и то, что эта идеология выражает себя че-
рез литургическую, ритуализированную форму массового 
политического зрелища [36].

Подобно Моссе и в отличие от многих левых, Гриффин всерьез 
принимает именно фашистские изложения веры. Он утвержда-
ет, что анализ фашистской идеологии – как и любой другой: со-
циалистической, либеральной или консервативной – должен 
опираться на то, как сами ее носители выражают свою социаль-
ную позицию и собственное видение – такой подход он называет 
«методологической эмпатией» [37]. Хотя некоторые критики не-
верно приписывают ему недостаток критической дистанции или 
даже политическую симпатию к фашизму, методологическая эм-
патия в самом деле необходима для понимания того, что застав-
ляет людей примыкать к фашистским движениям.

Другая базовая посылка работы Гриффина состоит в том, что «ро-
довой» фашизм (в противоположность специфическому фашиз-
му, лидером которого был Муссолини) представляет «идеальный 
тип» (термин Макса Вебера) – имеется в виду теоретический 
конструкт, который может лишь приблизиться к историческому 
феномену. Согласно Гриффину, определения фашизма не являют-
ся объективно «верными» в описательном смысле – они скорее 
полезны как концептуальные рамки для интерпретации и клас-
сификации событий и отношений. Историк Роберт Пэкстон, 
впрочем, утверждает, что такой подход «обрекает нас на статич-
ное видение, вынуждает рассматривать фашизм в отрыве от всего 



Два взгляда на фашизм	 25

остального». Ниже я покажу, что работа Гриффина опровергает 
обе эти претензии [38].

Гриффиновское определение фашизма может быть сведено к 
трем словам - «палингенетический популистский ультранацио-
нализм» [39]. Каждый из этих терминов нуждается в объяснении:

Палингенетический: От греческого palin (снова, заново) + genesis 
(создание или рождение). Термин отсылает к мифу или представ-
лению о коллективном возрождении после периода кризиса или 
упадка.

Популистский: Форма политики, которая для утверждения своей 
легитимности ссылается на «народ» (а не, скажем, на принад-
лежность к монархической династии или божественное предпи-
сание) и использует массовую мобилизацию для захвата власти и 
изменения общества.

Ультранационализм: Обращение к нации как к высшему ор-
ганическому единству, которому должны быть подчинены все 
остальные приоритеты. Ультранационализм отвергает «все, что 
совместимо с либеральными институциями или с традицией 
просвещенческого гуманизма, лежащей в их основе» [40].

Являясь формой популистского ультранационализма, фашизм 
на фундаментальном уровне отвергает либеральные принци-
пы плюрализма и прав личности, так же как и социалистиче-
ские принципы классовой солидарности и интернационализма, 
угрожающие органическому единству нации. Одновременно с 
этим фашизм отрицает традиционную основу власти (монархию 
и аристократию) в пользу харизматической политики и новой 
самопровозглашенной политической элиты, которая якобы во-
площает волю народа. Фашизм стремится построить массовое 
движение – активно действующее, но контролируемое сверху 
– из всех значительных элементов национального сообщества 
для захвата политической власти и переустройства социальной 
системы. Это движение должно вдохновляться видением «наци-
онального сообщества, восстающего как феникс после периода 
упадка, разрушившего ее почти до основания» [41]. Такое возрож-
дение подразумевает системную, осуществляемую сверху транс-
формацию всех социальных сфер авторитарным государством, 
подавление или вычищение всех сил, идеологий и социальных 
групп, которые фашисты считают чуждыми.

Требование широкой социальной и культурной трансфор-
мации и разрыва с существующим порядком, стремление к 



26	 Мэтью Лайонс

обновлению отличают фашизм как революционную идеологию 
от консервативных форм ультранационализма. Фашистская рево-
люция, утверждает Гриффин, - это прежде всего революция куль-
турная. Национальное возрождение главенствовало в фашистском 
мышлении в качестве первичной реальности, ключевой точки, ос-
новного объекта обновлений и преобразований. Разумеется, упор 
марксизма на социоэкономику как движущую силу исторических 
перемен был для фашистов симптомом его сущностного матери-
ализма, «атеизма» и, следовательно, «разложения». «При новом 
порядке «культура» перестанет быть индивидуализированной, 
приватизированной, маргинализированной сферой современной 
жизни… Вместо этого она снова будет тем, что Льюис Мамфорд на-
зывает «мегамашиной», матрицей мифопоэйи, ритуалов, институ-
ций и художественного творчества всего общества…» [42]. 

Несмотря на такое внимание к субъективности, утверждает Гриф-
фин, фашизм стремится и к масштабным структурным измене-
ниям. «В то время как ни фашистское, ни нацистское государство 
не стремились преодолеть капиталистическую экономику и част-
ную собственность, они без колебаний вмешивались в экономику 
в беспрецедентном (если не учитывать военное время) для лю-
бого либерального государства масштабе». Речь идет о широких 
общественных проектах, стремлении к экономической самодо-
статочности (автаркии) и, в случае нацизма, создании огромной 
империи и порабощения миллионов работников. «Оба режима 
также разрабатывали масштабные программы социальной инже-
нерии, включавшие создание массовых организаций для любой 
социальной группы, переоснащение системы образования, сим-
волическую аппроприацию всех аспектов досуга, спорта, культу-
ры и технологии…» [43].

Подчеркивая революционную сторону фашизма, Гриффин не 
проясняет, в какой степени фашизм функционировал как оплот 
капитализма и существовавшей социальной иерархии. Он отме-
чает, что «на практике фашизм боролся с традиционными пра-
вящими элитами за захват и концентрацию власти, но оставлял 
капиталистические структуры по существу нетронутыми». Одна-
ко ключевым для Гриффина является то, что «на уровне идеоло-
гических устремлений фашизм и нацизм стремились совместить 
разнонаправленные энергии нации, включая консервативную 
и капиталистическую, в обществе радикально нового типа… 
и до определенной степени преуспели в этом» [44]. Гриффин, 
судя по всему, не считает, что противоречие между двумя этими 



Два взгляда на фашизм	 27

утверждениями необходимо разрешать на базовом теоретиче-
ском уровне – идеология для него более важна.

Тем не менее, сосредоточенность Гриффина на фашистском 
мифе о коллективном возрождении представляет собой концеп-
туальный прорыв, который серьезно повлиял на развитие ис-
следований о фашизме. Благодаря палингенетическому аспекту, 
гриффиновская модель фашизма становится более отчетливой, 
чем некоторые из прежних (например, модель Михали Вайды), 
которые просто отождествляют фашизм с ультра– или «органи-
ческим» национализмом. Фокус на палингенетическом мифе 
также проясняет очевидное противоречие фашизма – его одно-
временную обращенность в прошлое и в будущее. Как отмечает 
Гриффин, хотя фашизм в некоторых своих формах взывает к славе 
минувших времен, он черпает в этом вдохновение для создания 
«нового порядка», а не для реставрации старого. Таким образом, 
фашизм «представляет собой альтернативу модернизму, а не его 
отрицание» [45].

Понятие палингенетического мифа проливает свет не только на 
фашизм, но также на ряд связанных с ним политических течений. 
Например, Ку-Клукс-Клан, созданный в конце 1860–х, опирался 
на идею восстановления белого расистского Юга, фактически 
ликвидированного во время Гражданской войны и Реконструк-
ции. С 1860–х сторонники превосходства белой расы постоянно 
обращались к идее возрождения перед лицом каждого нового 
кризиса расовой системы США. Это помогает объяснить, почему 
ККК, в отличие от многих других расистских институций, воз-
рождается снова и снова – и каким образом он подготовил почву 
для фашистских идей, завезенных из Европы.

Гриффиновское определение фашизма имеет и другие преимуще-
ства. Оно достаточно гибкое, чтобы охватить множество разных 
версий фашистской политики. Как отмечает Гриффин, фашизм 
может включать или не включать военизированные формиро-
вания, культ верховного лидера, корпоративистскую экономиче-
скую политику, стремление к империалистической экспансии. 
(Некоторые фашистские движения, такие, как «Британский союз 
фашистов» Освальда Мосли, проповедовали нейтрализм или 
даже сообщество возрожденных наций). Согласно Гриффину, 
хотя все формы фашизма являются расистскими в том смысле, что 
они пропагандируют этнический шовинизм и монокультурные 
общества, эта расовая идеология не всегда имеет биологическую 



28	 Мэтью Лайонс

подоплеку и может варьироваться – от относительно легкого эт-
ноцентризма до систематических программ геноцида.

В отличие от многих определений фашизма, модель Гриффина 
способна отобразить также мелкие различия и отношения между 
фашизмом и другими правыми течениями. Гриффин разграни-
чивает фашизм и движения, которые разделяют сходную идео-
логию, но не делают попыток опереться на массы или свергнуть 
либеральную политическую систему. Впрочем, он признает, что 
могут быть и пограничные случаи. Интересно, что, по мнению 
Гриффина, итальянский «Национальный альянс», наследующий 
неофашистскому «Итальянскому социальному движению», пред-
ставляет собой противоречивый, но подлинный гибрид: следова-
нию фашистской идеологии сопутствует принятие либеральных 
демократических правил игры. Гриффиновское определение это-
го гибрида – «демократический фашизм» – неудачно, но в глав-
ном он прав: некоторые формирования шагают по границе между 
революционными и реформистскими правыми [46].

Гриффиновское определение фашизма также исключает боль-
шую часть диктатур, которые часто маркировались как фа-
шистские. Для многих подобных режимов он предложил 
понятие «парафашизм» [47]. Парафашистский режим навязы-
вается сверху (часто военной силой) и представляет интересы 
традиционных элит, пытающихся сохранить старый порядок, 
но окружает свое консервативное ядро фашистскими атрибута-
ми. Среди таких атрибутов может быть официальная государ-
ственная партия, военизированные организации, культ лидера, 
массовые политические ритуалы, корпоративизм и риторика 
ультранационалистического возрождения. Парафашистские 
режимы могут настолько же безжалостно использовать государ-
ственный терроризм, как и настоящие фашистские режимы. В 
отличие от настоящего фашизма, парафашизм не подразумева-
ет подлинной народной мобилизации и не бросает фундамен-
тального вызова существующим институтам. В 1920-х и 1930-х, 
утверждает Гриффин, парафашистские режимы возникли в не-
скольких европейских странах, таких как Испания, Португалия, 
Венгрия, Румыния и Австрия, к которым – после капитуляции 
правительства Виши перед Германией в 1940-м году – присое-
динилась и Франция. Парафашистские режимы воспринимали 
настоящие фашистские движения как угрозу и пытались с помо-
щью тех или иных стратегий сдержать, ассимилировать или по-
давить их. В Испании во время Гражданской войны, например, 



Два взгляда на фашизм	 29

генерал Франко «принудил к браку фалангистов и «традицион-
ных (то есть нефашистских) радикальных правых» в рамках сво-
ей стратегии установления парафашистской диктатуры» [48].

Вопреки утверждениям о том, что определение «идеального 
типа» ограничивает наши представления о фашизме исключи-
тельно прошлым, Гриффин внимательно следит за современны-
ми метаморфозами фашизма. Он достаточно подробно пишет о 
неофашизме, под которым понимает одну из форм фашизма, воз-
никшую после 1945 года и существенно модифицировавшую или 
заменившую формы фашистской идеологии межвоенной эпохи 
[49]. Многие фашисты скрывали свою политику за демократиче-
ским фасадом, используя риторические коды, помогающие зату-
шевать границу между жестким консерватизмом и крайне правой 
идеологией. Некоторые выдвигали новые философские системы 
для рационализации фашистской политики, в том числе «Новые 
правые» во Франции, связанные с мозговым центром GRECE Але-
на Бенуа, или Юлиус Эвола в Италии. Группы Третьей позиции 
сближаются с левым антикапиталистическим движением на гра-
ницах традиционного фашизма, а не с мейнстримом в духе Гитле-
ра или Муссолини.

Из новшеств неофашизма Гриффин особенно выделяет одну тен-
денцию: сдвиг в сторону интернационализма. Начиная с 1960-х и 
по сей день можно наблюдать существенное укрепление между-
народных взаимосвязей как через неформальные контакты, так 
и через организации наподобие CEDADE (Испанский кружок 
друзей Европы),  NSDAP-AO (Зарубежная организация НСДАП) 
и WUNS (Всемирный союз национал-социалистов). Такого рода 
связи усилили чувство принадлежности к международному дви-
жению и веру в то, что на фашистских принципах могут возро-
диться многие нации, а не только твоя собственная.

Несмотря на многие преимущества гриффиновского подхода, 
некоторые утверждения резко снижают его пользу в понима-
нии текущей политики. Это становится очевидно, например, 
когда Гриффин обращается к социальным и политическим фак-
торам, способствующим подъему фашизма. Он утверждает, 
что рост сильного фашистского движения возможен лишь при 
особом стечении обстоятельств, а именно в ситуации, когда 
либеральная демократия (обеспечивающая политическое про-
странство для фашистской организации) переживает глубокий 
кризис (сеющий в массах идею  радикального возрождения), а 
серьезные нефашистские силы правого толка (не позволяющие 



30	 Мэтью Лайонс

фашизму получить массовую поддержку) отсутствуют. Для за-
хвата фашизмом политической власти окно возможностей еще 
уже: либеральная демократия должна быть «достаточно зрелой 
институционально, чтобы предотвратить угрозу прямого воен-
ного или монархического путча, но недостаточно зрелой, чтобы 
полагаться на консенсус среди населения в целом» относитель-
но либеральных ценностей. По мнению Гриффина, фашистские 
движения получили такую возможность только в четырех стра-
нах: в Италии (1918-22), в Германии (1918-23, 1929-33), в Финлян-
дии (1929-32) и в Южной Африке (1939-43) [50].

В отличие от собственно определения фашизма, эта часть аргу-
ментации Гриффина слишком статична, замкнута на описании 
подъема классического фашизма между мировыми войнами. 
Как показывает история левых, оппозиционные силы могут ор-
ганизоваться в широком масштабе (и даже захватить власть) при 
самых разнообразных политических системах, а не только при ли-
беральной демократии. Еще сомнительнее утверждение Гриффи-
на о том, что фашисты уже никогда не будут способны преодолеть 
маргинальный статус и претендовать на государственную власть, 
потому что «структурные факторы, превратившие фашизм и на-
цизм в успешные революционные течения, просто исчезли» [51]. 
В качестве аргумента Гриффин говорит, что с 1945 года либераль-
ные государства-нации подняли жизненные стандарты, усилили 
приверженность людей демократическим принципам и научи-
лись лучше справляться со структурными кризисами. Наивность 
и близорукость таких утверждений кажется вопиющей, если учи-
тывать проницательность Гриффина во многих других отноше-
ниях. Здесь Гриффин особенно ограничен своим либерализмом и 
недостатком радикального анализа.

Еще одно слабое место в аргументах Гриффина — отношения фа-
шизма с религией. Он утверждает, что фашизм — это светская 
идеология, которая на фундаментальном уровне несовместима 
с «подлинной» религией. Согласно Гриффину, «земные устрем-
ления» фашизма контрастируют с сосредоточенностью религии 
на бесконечной метафизической реальности, выходящей за пре-
делы человеческой деятельности, а жестокость и этноцентризм 
фашизма несовместимы с «аутентичным» признанием религией 
взаимосвязанности всего сущего и красоты жизни. Верно, при-
знает Гриффин, что многие внешне религиозные люди прини-
мали фашизм, но это означает «крушение» их веры. Да, многие 



Два взгляда на фашизм	 31

фашистские идеологии включали в себя религиозные сюжеты, но 
тем самым фашизм «разлагал» и даже «осквернял» религию [52].

Учитывая мировую историю религии, сложно понять, как Гриф-
фин мог утверждать, будто насильственные или репрессивные 
версии религиозных верований не являются подлинными. Кто 
он такой, чтобы говорить, что его представление о религии един-
ственно верное? Поступая так, Гриффин выбрасывает на свалку 
собственную приверженность методологической эмпатии. Если 
предполагается, что анализ фашистской идеологии «вторгается в 
фашистское самоосмысление… чтобы постичь, как люди понима-
ли это движение» [53], то нам нужно попытаться понять, что оз-
начала религия для фашистов, а не объявлять их веру притворной 
или извращенной потому, что она не соответствуют общеприня-
тым меркам. Гриффин ясно дает это понять, когда речь идет о фа-
шистских концепциях революции, но религия остается для него 
тайной за семью печатями. 

Более обоснована, хотя и вызывает некоторые вопросы убежден-
ность Гриффина в том, что существует базовое понятийное разли-
чие между фашизмом и религиозным «фундаментализмом». Хотя 
оба течения призывают к коллективному возрождению на руинах 
разложившегося  современного общества, но, согласно Гриффи-
ну, фашизм говорит о возрождении конкретной нации и заявля-
ет, что «народ» – определяемый как субъект особого культурного 
или генетического наследия – есть источник власти. Напротив, 
«фундаменталисты считают «народ» сообществом верующих, 
созданных божественной силой для метафизической миссии» и 
определяют Бога – а не нацию и не расу – как первичную реаль-
ность и источник легитимности. Более того, фундаментализм 
«пытается заново установить то, что он считает традиционными 
или ортодоксальными религиозными верованиями, основанны-
ми на божественном откровении», – следовательно, его ответ со-
временному миру является не «революционным, а реакционным 
и консервативным» [54].

Гриффин признает, что на практике могут возникать «гибриды» 
фашизма и фундаментализма, а также что «границы между рели-
гиозными правыми и неофашизмом в последние два десятиле-
тия становятся все более расплывчатыми» [55]. Его аргументы по 
этому поводу несколько запутанны, так как он использует термин 
«фундаментализм» в самых разных ситуациях, не всегда следуя 
описанию фундаментализма, приведенному выше. В целом, об-
разцы фашистско-фундаменталистских гибридов, на которые он 



32	 Мэтью Лайонс

указывает (каханизм в Израиле, партия Бхаратия Джаната в Ин-
дии, «Христианская идентичность» в США) — это движения, ко-
торые не связаны с религиозной ортодоксальностью как таковой, 
но используют религию в качестве маркера национальной или 
этнической идентичности, мотив для преследования. По словам 
Никки Кедди, такие движения точнее было бы называть рели-
гиозными национализмами, а понятие «фундаменталистский» 
лучше оставить для движений (таких, как правые христиане), ко-
торые пытаются навязать обществу особый набор религиозных 
верований или практик [56]. Фундаменталистские движения в 
более узком смысле, как их понимает Кедди, имеют относитель-
но мало пересечений с фашизмом по Гриффину.

Есть веские причины охватить, вопреки Гриффину, понятием 
фашизм и некоторые в более узком смысле фундаменталистские 
движения. Это заставляет нас переосмыслить идею, согласно ко-
торой фашизм всегда представляет собой форму национализма. В 
эпоху глобализации фашизм менее тесно связан с государствен-
ностью, чем 75 лет назад. Сам Гриффин отмечает тенденцию к 
интернационализму среди неофашистов, а некоторые из них уже 
прилагают усилия к распаду наций-государств на более мелкие, 
этнически чистые образования (например, неонацисты призы-
вают к созданию независимой «белой родины» на Северо-За-
падном побережье Тихого океана). Британский журнал Третьей 
позиции заявляет: «Излишне централизованные государства 
сегодня чреваты острыми конфликтами. Практическую альтер-
нативу представляют децентрализованные государства, осно-
ванные на гомогенных группах, объединяющихся друг с другом 
в конфедерации и допускающих двусторонние соглашение между 
регионами как единственно возможное решение в долгой пер-
спективе» [57]. (Такое децентралистское видение остается то-
талитарным в том смысле, что оно стремится навязать жесткие 
идеологические стандарты всему обществу, но рассчитывает сде-
лать это через местные, региональные или неправительственные 
институты, а не через государства-нации.)

В свете подобного отступления от традиционного фашистского 
национализма разница между возрождением нации и возрож-
дением сообщества верующих остается важной, но не более, чем 
разница между культурным шовинизмом Муссолини и биологи-
ческим расизмом Гитлера.

В связи с этим я не согласен с утверждением Гриффина, что стрем-
ление навязать религиозную ортодоксию никогда не бывает 



Два взгляда на фашизм	 33

революционным. Наиболее радикальные ветви как правых хри-
стиан, так и правых исламистов требуют «возвращения» к якобы 
древним писаным законам. Но в современных условиях, вкупе с 
современной технологией и организаторскими стратегиями, это 
подразумевает скоординированный, контролируемый элитой 
проект по переформированию всех социальных сфер, что весь-
ма походит на фашистскую культурную революцию в описании 
Гриффина. Это также означает, что некоторые религиозные фун-
даменталисты преследуют идеологические цели, которые могут 
входить в конфликт с капиталистической политикой (например, 
с пропагандой потребительства и эксплуатацией женской рабо-
чей силы) аналогично тому, как светский фашизм находился в 
противоречивых отношениях с бизнес-элитами.

Совместить два подхода

В своем анализе фашизма Гриффин и независимые марксисты, о 
которых шла речь выше, сходятся в нескольких важных пунктах. 
В целом и тот, и другие считают фашизм автономной политиче-
ской силой, особой формой правой политики, которая противо-
стоит левым, но также бросает вызов существующему порядку, в 
том числе системной капиталистической политике и культуре. 
Двое из марксистов (Хаммерквист и Сакай) наряду с Гриффином 
определяют фашизм как революционное течение. Сторонники 
обоих подходов также признают, что фашизм не является статич-
ным единством, но возникает как ответ на новые исторические 
условия и возможности. Наряду с этими общими чертами, каж-
дая сторона имеет и свой, особый взгляд. Гриффин предлагает 
проницательный и детальный портрет фашистской идеологии, 
тогда как вклад марксистов состоит в тщательном изучении про-
тиворечивых отношений между фашизмом и капитализмом.

Здесь открывается обширное пространство для взаимообмена, но 
в этом направлении ведется мало работы. Сам Гриффин часто за-
являет о том, что марксистские штудии на тему фашизма заводят в 
интеллектуальный тупик. Ученого сбивает с толку убежденность 
в том, что марксизм по определению отрицает революционные 
претензии фашизма и «аксиоматичную» по мнению Гриффи-
на посылку о необходимости «рассматривать фашизм в первую 
очередь в отношении к кризису капиталистического государ-
ства» [58]. С другой стороны, Гриффин признает значительные 



34	 Мэтью Лайонс

расхождения среди марксистов и в эссе 2001 года заявляет о «пер-
спективе совмещения марксистских и либеральных» подходов к 
фашистской эстетике [59].

Однако и среди марксистов мало кто уделял внимание работам 
Гриффина. Троцкист Дэйв Рентон ведет недостойную полемику, 
фальсифицируя многие идеи Гриффина. Рентон, например, за-
являет, что Гриффин хочет «освободить фашистскую Италию от 
стигмы» и что он «полагает, будто фашизм нельзя обвинять за 
Холокост». В противоположность ему Марк Неклеус предприни-
мает серьезную попытку синтезировать классовый анализ с изу-
чением фашистской идеологии отчасти под влиянием Гриффина. 
Но Неклеус недооценивает повстанческое измерение фашизма – 
а именно аспект, который должен быть центральным для такого 
взаимообмена, – вместо этого односторонне изображая фашизм 
как «контрреволюционный феномен на страже капитализма» 
[60].

Как шаг к объединению двух подходов я предлагаю следующую 
примерную формулировку: «фашизм» — это революционная 
форма правого популизма, порожденная тоталитарным видени-
ем коллективного возрождения, бросающая вызов политической 
и культурной власти капитализма, пропагандирующая экономи-
ческую и социальную иерархию [61].

В этом определении слово «революционный» обозначает стрем-
ление внести фундаментальную, структурную трансформацию 
в политический, культурный, экономический или социальный 
порядок. Во-первых, фашизм стремится прежде всего к сверже-
нию политических элит и отмене существующих законов поли-
тического управления, неважно, либерально-плюралистических 
или авторитарных. Во-вторых, фашисты атакуют «буржуазные» 
культурные шаблоны, такие как индивидуализм и консьюме-
ризм, и стремятся к системному переформированию культурной 
сферы – включая образование, семейную жизнь, религию, прес-
су, искусство, спорт и досуг, также как культуру бизнеса и рабо-
чего места – в рамках единой идеологии. В-третьих, некоторые 
(не все)  фашистские течения проповедуют социоэкономическую 
революцию, которая трансформирует, но не отменяет классовое 
общество, – подобно тому, как немецкий нацизм основал в про-
мышленном сердце Европы систему эксплуатации, основанную в 
значительной степени на грабеже, рабском труде и геноцидаль-
ном доведении людей до смерти посредством труда.



Два взгляда на фашизм	 35

Под правым я подразумеваю политическую ориентацию, кото-
рая укрепляет или усиливает социальное притеснение как эле-
мент реакции против движений за большее равенство, свободу 
и открытость. Популизм означает форму политики, которая ис-
пользует массовую мобилизацию для консолидации «народа» 
вокруг той или иной формы антиэлитарности (это определение, 
позаимствованное у Маргарет Канован, слегка отличается от 
гриффиновского понимания популизма). Сочетая два этих пред-
ставления, правый популизм мобилизует массовое движение на 
базе извращенной антиэлитарности (часто основанной на теори-
ях заговора) и в то же время усиливает притеснение. На место ле-
вых концепций классовой борьбы фашисты часто ставят ложное 
различие между «производителями» (включая «производитель-
ных» капиталистов, рабочих и средние классы) и «паразитами» 
(под которыми могут пониматься финансисты, бюрократы, ино-
странные корпорации, евреи, иммигранты, неработающие мате-
ри и т.д.) Правый популизм часто обращается к средним группам 
в социальной иерархии, которые исторически формировали важ-
ную часть массовой базы фашизма [62].

Фраза «тоталитарное видение коллективного возрождения» по-
заимствована мной из работы Гриффина, но его категорию уль-
транационализма я понимаю более широко и включаю в нее 
некоторые ненационалистические движения, основанные на 
религии, а также некоторые другие. Фашистское видение тота-
литарно постольку, поскольку оно а) возвеличивает одну группу 
– национальную, этническую, религиозную или расовую – как 
органическое сообщество, которому должно быть подчинено все 
остальное; б) использует массовые организации и ритуалы для 
создания чувства общности и прямой идентификации с этим со-
обществом; с) выступает за скоординированный вертикальный 
контроль всех институтов; д) в принципе отрицает понятия прав 
личности, плюрализма, равенства и демократического приня-
тия решений. Понятие коллективное возрождение предполагает, 
что сообщество должно быть спасено от глубокого внутреннего 
кризиса – в основном за счет очищения от «чуждых» идеологий 
и групп людей, которые воспринимаются как угроза единству и 
жизненной силе сообщества. Этот набор представлений неред-
ко включает в себя романтизированные образы прошлого, но в 
целом подразумевает радикально новый культурный и политиче-
ский порядок.



36	 Мэтью Лайонс

Фашистские режимы бросают вызов политической и культурной 
власти капитализма и берут государство под свой контроль, не 
допуская к власти представителей крупного бизнеса и подчиняя 
интересы капиталистов собственной идеологической повестке. В 
то же время фашизм стремится к созданию экономической и со-
циальной иерархии либо внутри, либо (потенциально) вне капи-
талистической системы. Исторически фашисты блокировались с 
капиталистами и содействовали экономической власти большого 
бизнеса. Хотя фашисты часто делали своей мишенью некоторые 
характерные черты капитализма и даже специфические секто-
ры соответствующего класса, ни одно фашистское движение не 
атаковало фундаментальные структуры капитализма (такие как 
частная собственность и рыночная экономика). Фашистская ре-
волюция должна радикально переформировать экономическую 
эксплуатацию, но не отменить ее.

Совмещая лучшие стороны двух подходов, которые я описал, 
предлагаемое определение – фокусирующееся одновременно  на 
идеологии и классовой власти – позволяет создать более полную 
модель фашизма. Оно дает нам более действенный инструмент 
для описания разделений, отношений и изменений в правой по-
литике и помогает понять, каким образом эта динамика связана с 
изменениями капитализма.

В последние 30 лет произошел подъем правых движений во мно-
гих частях мира. Многие из этих движений пропагандируют ту 
или иную форму авторитарного популизма – либо националисти-
ческого, либо религиозного. Речь идет в том числе об антиэли-
тизме и коллективном преодолении кризиса. В этом контексте 
некоторые авторы полагают неприкрытый расизм или антисеми-
тизм ключевыми маркерами фашизма, однако расизм и антисе-
митизм можно найти не только у фашистов, да и не все фашисты 
сегодня являются сторонниками этнического фанатизма. Водо-
раздел стоило бы проводить скорее между «реформистами», 
которых устраивает работа внутри существующих структур, и 
«революционерами» (включая фашистов, но не только), которые 
выступают за радикальный разрыв с существующим порядком. 
Это разделение часто проходит внутри движений, а не между 
ними. В США последнего времени примером тому два движения: 
«Патриот» и правые христиане [63]. 

Движение «Патриот», являвшееся вооруженной «гражданской 
милицией» и достигшее пика в середине/конце 1990-х, представ-
ляло собой первую крупную коалицию убежденных нацистов и 



Два взгляда на фашизм	 37

активистов нефашистского толка в США, появившуюся после 
Второй мировой войны. Движение трубило об апокалиптиче-
ском призраке заговора элит, цель которого – разрушить суве-
ренитет США и навязать им тираническую коллективистскую 
систему под началом ООН. Главным пунктом программы движе-
ния было формирование вооруженных «милиций» для защиты 
от ожидаемого силового вмешательства, но были в ходу и более 
экстремальные предложения, такие как ложные «конституцион-
ные» теории, предлагавшие заново легализовать рабство, лишить 
женщин избирательных прав, а цветных и инвалидов – статуса 
граждан. Движение «Патриот», распространившееся в виде сво-
бодной сети преимущественно в среде сельского рабочего класса, 
в период расцвета привлекало в свои ряды миллионы сторон-
ников. Оно подпитывалось не только страхом репрессий со сто-
роны власти, но также реакцией на экономические сложности, 
связанные с глобализацией (например, с фермерским кризисом 
1980-х), эрозию традиционных белых привилегий, упадок гло-
бального господства США и разочарование в мейнстримных по-
литических проектах. (В основном те же импульсы обеспечивали 
низовую поддержку президентским кампаниям Пэта Бьюкенена 
в 1992 и 1996 годах. Бьюкенен сочетал в своей риторике нападки 
на иммигрантов, геев и феминисток с критикой корпоративной 
глобализации, выступал за антиинтервенционистскую внешнюю 
политику, но не бросал вызова существующей политической си-
стеме).

Христианские правые выступали с программой культурного тра-
диционализма в ответ на якобы происходящий распад общества 
и заговор светской гуманистической элиты с целью разрушения 
американской свободы. Программа движения концентрирова-
лась на восстановлении традиционных гендерных ролей и гете-
росексуального мужского доминирования, но также включала и 
серьезные элементы культурного расизма. Христианские правые, 
опирающиеся в первую очередь на пригородный средний класс 
южных штатов, сформировали плотную сеть локальных, реги-
ональных и национальных организаций, которые вовлекают в 
свою деятельность миллионы людей. Движение включает в себя 
и маленькое фашистское крыло, возглавляемое сторонниками 
христианского реконструкционизма.

Реконструкционисты, игравшие ключевую роль в самом терро-
ристическом крыле движения против абортов, отрицают плюра-
листические институты в пользу широкомасштабной теократии, 



38	 Мэтью Лайонс

основанной на их интерпретации библейского закона. Впрочем, 
часть правых христиан защищали (и до сих пор защищают) бо-
лее ограниченные формы христианского контроля и стремились 
к достижению власти в рамках существующей политической си-
стемы, не стремясь ее ниспровергнуть.

Во многих других частях света фашизм также существует как тен-
денция или отдельная фракция внутри более широкого движения. 
В Западной и Центральной Европе многие правые национали-
стические движения включают в себя маленькие радикальные 
неофашистские группы наряду с массовыми партиями, такими 
как Национальный фронт (Франция), Австрийская партия сво-
боды (FPO) и Национальный альянс (Италия) [64].  Все эти пар-
тии были сформированы в огромной степени (экс?)нацистами и 
муссировали политические темы (в первую очередь, антиимми-
грантский расизм), которые многими воспринимаются как осно-
ва фашистской повестки. Как Австрийская партия свободы, так и 
Национальный альянс участвовали в коалиции правительств на 
национальном уровне. Это может быть частью долговременной 
стратегии по «фашизации» политического климата и институтов 
изнутри, но существует также вероятность, что фашисты – подоб-
но социалистам – будут ассимилированы политической системой 
либерального капитализма. 

«Исламские правые» включают огромное количество разноо-
бразных организаций, политических философий, стратегий и 
групп избирателей по всему исламскому миру [65]. Хотя некото-
рые ветви (особенно религиозная властная верхушка Саудовской 
Аравии) являются консервативными или реакционными, другие 
представляют тип правого популизма, который стремится не от-
вергнуть современность, а переформировать ее. Они используют 
современные формы политической мобилизации, чтобы под-
нять мусульман против западного империализма, сионизма, гло-
бальной капиталистической культуры и/или местных элит. Они 
стремятся к коллективному религиозному и национальному (или 
интернациональному) возрождению посредством новой ислами-
зации общества или свержения иностранного господства.

Афганский «Талибан» и ливанская «Хезболла» представляют 
противоположные полюса этого течения. «Талибан» пропаганди-
рует тоталитарную форму исламского права, сочетающую злоб-
ное женоненавистничество, пуштунский этнический шовинизм 
и милитаристский капитализм – политика, которая вполне заслу-
живает того, чтобы считаться фашистской. «Хезболла», напротив, 



Два взгляда на фашизм	 39

уравновешивает свой призыв к исламской модели теократии ува-
жением к религиозному, этническому и политическому разноо-
бразию, не оказывает особого давления на женщин и фокусирует 
свою популистскую критику в основном на реалиях израильской 
агрессии и трудностях, с которыми сталкивается шиитское боль-
шинство в Ливане [66]. (Исламская республика Иран располага-
ется где-то между этими двумя полюсами. Этот авторитарный 
режим является тем не менее достаточно открытым и плюрали-
стичным, поэтому его нельзя назвать фашистским. Это лишний 
раз указывает на то, что правый революционный антиимпериа-
лизм не обязательно равен фашизму.)

Широкое националистическое движение в Индии выступает за 
единство и главенствующую роль индусов как ключ к воскре-
шению индийской нации. Движение проповедует ненависть к 
мусульманам и массовое насилие против них, заявляя, что по-
литические лидеры Индии долгое время проводили антиинду-
истскую политику благоприятствования мусульманам и другим 
меньшинствам. Индусский национализм, или «хиндутва», обра-
щается в первую очередь к  индусам – представителям среднего 
класса и высших каст из северной и западно-центральной Ин-
дии. Ядром движения является Раштрия Сваямсевак Сангх  (Союз 
добровольных слуг родины, RSS), мужская организация, которая 
проповедует военизированный этос и призывает к радикально-
му переустройству индийской культуры согласно авторитарным 
корпоративистским схемам. Политическое ответвление RSS 
– Бхаратия джаната парти (Индийская народная партия, BJP) – 
часто следует более прагматичной электоральной стратегии, в 
которой смягченная версия индуистского шовинизма сочетается 
с экономическим популизмом. (BJP возглавляла коалиционное 
правительство Индии с 1998 по 2004 год, а сегодня возглавляет 
парламентскую оппозицию). Внутри движения есть также проти-
воречия между сторонниками свободной торговли и экономиче-
скими националистами, которых заботят опасности, связанные 
с зарубежным инвестированием. В противоположность многим 
фашистам и другим правым националистам, «хиндутва» стреми-
лась к тесным стратегическим связям с США и Израилем, особен-
но когда Джордж Буш объявил войну с терроризмом [67].

Такого рода движения кажутся отличными от классического 
фашизма во многом из-за того, что капиталистический мир из-
менился. Классический фашизм сформировался в эпоху евро-
пейской индустриализации и национального строительства, в 



40	 Мэтью Лайонс

конкуренции с колониальными империями и международным 
коммунистическим движением, вдохновленным большевистской 
революцией. Сегодня как колониализм старого стиля, так и госу-
дарственный социализм практически исчезли, а корпоративная 
глобализация размещает производство по всему миру и перефор-
мирует государства-нации. Крайне правые движения по-разному 
отвечают на эти изменения. Они проповедуют ностальгию по 
старым империям, правый антиимпериализм, национализм 
старого образца, но также и интернационалистские, и децентра-
лизованные версии авторитарной политики. Они встраиваются 
в реакционные кампании против левых, они появляются там, 
где слабость левых открыла пространство для других видов про-
тестных движений. Они пропагандируют разнообразные версии 
антиэлитаризма, часто делая мишенью США или мультинацио-
нальный капитал, но иногда фокусируются в первую очередь на 
местных элитах.

Многие комментаторы утверждают, что эти фашистские движе-
ния сегодня представляют правую реакцию против капиталисти-
ческой глобализации. Мартин А. Ли утверждает, например, что в 
Европе «исчезающая власть нации-государства спровоцировала 
жесткую ультранационалистическую реакцию». Крайне правые 
эксплуатируют набор популярных тем, связанных с экономиче-
ским переструктурированием в международном масштабе – не 
только вешая все грехи на иммигрантов, но также критикуя Ев-
росоюз, введение единой европейской валюты и подъем глоба-
лизированной культуры. «Глобальная коммерция действует как 
великий гомогенизатор, затушевывая местные особенности и 
ликвидируя выделяющиеся этнические черты. Следовательно, 
многие европейцы боятся потерять не только работу, но и свою 
культурную и национальную идентичность» [68].

В Европе и других регионах крайне правая политика, безуслов-
но, является в большой степени ответом на капиталистическую 
глобализацию, но этот ответ более сложен, чем простое противо-
действие. Например, движение «Патриот-милиция» в США от-
вергает «глобальные элиты», «новый мировой порядок», ООН, 
интернациональную банковскую систему и т.п., но его нападки на 
государственное регулирование, как показала инициатива «На-
род против расистского террора», соединилась «с текущей гло-
балистской стратегией Интернационального монетного фонда и 
Мирового банка, направленной на отмену всех экологических и 
трудовых кодексов, которые ограничивают беспрепятственную 



Два взгляда на фашизм	 41

эксплуатацию» [69]. В Индии индуистские националисты высту-
пают против мультинационального капитала и глобализировн-
ной культуры, но основную задачу движения видят в том, чтобы 
Индия обрела более сильные позиции в системе глобального 
капитализма. Правительственная коалиция под руководством 
BJP в 1998–2004 годы выступала за приватизацию, дерегуляцию, 
иностранные вложения, рост потребкредита и экспансию инфор-
мационно-технологического сектора. Эта политика скроена по 
мерке индийских развивающихся высшего и среднего классов, 
желающих более эффективно участвовать в глобальной экономи-
ке. Таким образом, речь не идет об исторических «неудачниках», 
пытающихся отвоевать прежний статус в борьбе со сторонника-
ми перемен [70].

В качестве реакции против капиталистической глобализации 
иногда расценивается также гендерная политика христианских и 
исламских правых, стремящихся вернуть женщин из положения 
наемных работников к домашнему угнетению, лишив мультина-
циональный капитал серьезного ресурса трудовой силы. В этом 
есть своя правда, но и здесь динамика более сложна, речь не идет о 
простом противодействии. Во-первых, многие правые христиане 
и исламисты считают приемлемым, если женщина работает вне 
дома, но делает это «скромно» и не перечит мужскому авторите-
ту. Между тем, как утверждает Мария Миес в работе «Патриархат 
и накопление в мировом масштабе», считать ведение домашнего 
хозяйства естественной ролью женщины значит сводить ее опла-
чиваемую работу всего лишь к источнику «дополнительного» до-
хода (оправдывая тем самым более низкие зарплаты для женщин) 
и изолировать трудящихся женщин друг от друга и от трудящих-
ся мужчин  (что препятствует коллективной борьбе на рабочем 
месте) [71]. Это означает, что религиозные правые и глобальный 
(или локальный) капитал способны как вступить в конфликт, так 
и найти компромисс относительно гендерной политики. 

Заключение 

Задача этого эссе – оспорить преобладающее среди американ-
ских левых представление о том, что фашизм есть не более, чем 
инструмент подавления в руках капитализма. Такое представле-
ние не только искажает историю, но и мешает понять важней-
шие политические угрозы современности. Более продуктивно 



рассматривать фашизм как автономную правую силу, которая на-
ходится в противоречивых отношениях с капиталом и обеспечи-
вает себе массовую поддержку во многом благодаря призывам к 
революции против существующих ценностей и институтов. Не-
которые марксисты, работы которых были рассмотрены выше, 
занимались теоретической разработкой такой контрмодели фа-
шизма, но их работам, как правило, недостает систематического 
анализа фашистской идеологии. Роберт Гриффин в своем анализе 
фашизма, напротив, сосредотачивается на тщательном изучении 
идеологии, но игнорирует классовую динамику и не рассматри-
вает должным образом сегодняшнее положение и перспективы 
фашизма. Сочетание двух подходов дает нам более убедительную 
модель фашизма, чем каждый подход в отдельности.

Это эссе не является полноценной «теорией» фашизма. Многие 
важные аспекты фашизма требуют более детального подхода, чем 
тот, который мне удалось разработать здесь, и помимо авторов, о 
которых я писал (как марксистов, так и немарксистов), существу-
ет еще много серьезных исследователей фашизма. Я надеюсь, что 
эта дискуссия породит новые попытки синтеза различных подхо-
дов. 

Концепция фашизма как правой революционной силы породи-
ла идею «битвы на три стороны» между фашизмом, системным 
глобальным капитализмом и (по крайней мере, потенциальной) 
левой революцией. Такой подход – шаг вперед по сравнению с 
широко распространенными дуалистическими моделями, пы-
тающимися разделить всех политических игроков между «си-
лами угнетения» и «силами освобождения». Как долгие годы 
подчеркивали некоторые радикальные антифашисты, «враг мо-
его врага» не обязательно мой друг. В то же время, как любая тео-
ретическая модель, модель «трехсторонней битвы» сама по себе 
лишь приближается к реальности. В этой борьбе больше сторон 
и, чтобы понять разные силы и их взаимоотношения, нам необхо-
димо проделать большую работу. 



[1] Matthew N. Lyons, «Is the Bush Administration Fascist?» New 
Politics 11, no. 2 (Winter 2007), http://www.wpunj.edu/newpol/
issue42/Lyons42.htm.

[2] См., например, “The hidden GOP agenda: Right-wing control 
of Republican Party stands as a wake-up call to the nation,” People’s 
Weekly World, 24 August 1996, www.pww.org/archives96/96-08-24-1.
html; Jack Barnes, “Fascism: not a form of capitalism but a way to 
maintain capitalist rule,” The Militant, 4 September 2006, www.
themilitant.com/2006/7033/703356.html; Revolutionary Communist 
Party, USA, “The Battle For the Future Will Be Fought From Here 
Forward!” (December 2004), http://rwor.org/future/web.htm; Eric 
Hass, The Reactionary Right: Incipient Fascism (New York Labor 
News: 1963; сетевая публикация 2007), www.socialistlaborparty.
org/pdf/others/reactionary_right.pdf; Anis Shivani, “Is America 
Becoming Fascist?” CounterPunch, 26 October 2002, http://www.
counterpunch.org/shivani1026.html; Alan Nasser, “The Threat of U.S. 
Fascism: An Historical Precedent,” Common Dreams, 2 August 2007, 
www.commondreams.org/archive/2007/08/02/2933/; и бесконечное 
множество прогрессивных сайтов, апеллирующих к тексту Ло-
ренса Бритта «Четырнадцать особенностей фашизма» или к кни-
ге Бертрама Гросса 1980 года «Дружелюбный фашизм».

[3] Gregory Meyerson and Michael Joseph Roberto, «It Could Happen 
Here,» Monthly Review, October 2006, http://www.monthlyreview.
org/1006meyerson.htm.

[4] XIII пленум ИККИ. Стенографический отчет. М., 1934, с. 589. 

[5] Leon Trotsky, «What is National Socialism?,» 1933, published 1943; 
reprinted in The Age of Permanent Revolution: A Trotsky Anthology, 
ed. Isaac Deutscher (New York: Dell Publishing Co., 1964), 181. На рус-
ском  см. Л. Д. Троцкий. Что такое национал-социализм? http://
www.marxists.org/russkij/trotsky/1933/national_socialism/01.htm

[6] David Lethbridge, «The Marxist-Leninist Theory of Fascism,» 
The Bethune Institute for Anti-Fascist Studies, 1999, http://
bethuneinstitute.org/documents/mltheory.html.

[7] T.W. Mason, «The Primacy of Politics--Politics and Economics in National 
Socialist Germany,» in The Nature of Fascism: Proceedings of a conference 
held by the Reading University Graduate School of Contemporary European 
Studies (London: Weidenfeld and Nicolson, 1968), 165-95.

[8] Ibid., 179.

[9] Ibid., 191-92.



44	 Мэтью Лайонс

[10] Ian Kershaw, The Nazi Dictatorship: Problems and Perspectives 
of Interpretation, 2d ed. (London: Edward Arnold, 1989), 44-60; Jane 
Caplan, «Theories of Fascism: Nicos Poulantzas As Historian.» 1977; 
reprinted in Radical Perspectives on the Rise of Fascism in Germany, 
1919-1945, ed. Michael N. Dobkowski and Isidor Walliman (New York: 
Monthly Review Press, 1989), 149n29.

[11] Franklin Hugh Adler, Italian Industrialists from Liberalism to 
Fascism: The political development of the industrial bourgeoisie, 
1906-1934 (Cambridge, U.K.: Cambridge University Press, 1995), 347.

[12] August Thalheimer, «On Fascism,» 1928; reprinted in Marxists 
in the Face of Fascism: Writings by Marxists on Fascism from the 
Interwar Period, ed. David Beetham (Totowa, N.J.: Barnes & Noble, 
1984), 188.

[13] Ibid., 191.

[14] Thalheimer, «So-called Social-fascism,» 1929; reprinted in 
Marxists in the Face of Fascism, ed. Beetham, 196.

[15] Thalheimer, «On Fascism,» 191, 194.

[16] Ibid., 190, 192-93.

[17] Caplan, «Theories of Fascism,» 143-44.

[18] Mihaly Vajda, Fascism as a Mass Movement (New York: St. 
Martin's Press, 1976), 13, 93.

[19] Ibid., 93, 75, 8, 105.

[20] Ibid., 17, 24, 19-20.

[21] Ibid., 24-25.

[22] Xtn, «Introduction,» in Confronting Fascism: Discussion 
Documents for a Militant Movement (Montreal, Quebec: 
Kersplebedeb; Chicago: Chicago Anti-Racist Action and Arsenal 
Magazine, 2002), 1-13.

[23] J. Sakai, «The Shock of Recognition,» in Confronting Fascism, 88-
89, 95.

[24] Don Hamerquist, «Fascism & Anti-Fascism,» in Confronting 
Fascism, 16.

[25] Hamerquist, «Fascism & Anti-Fascism,» 38; Sakai, «Shock of 
Recognition,» 104.

[26] Sakai, «Shock of Recognition,» 94, 89, 93-94.

[27] Ibid., 91, 121.



Два взгляда на фашизм	 45

[28] Hamerquist, «Fascism & Anti-Fascism,» 27.

[29] Ibid., 24.

[30] Sakai, «Shock of Recognition,» 94.

[31] David D. Roberts, The Syndicalist Tradition and Italian Fascism 
(Chapel Hill: University of North Carolina Press, 1979); Geoff Eley, 
«What Produces Fascism: Preindustrial Traditions or a Crisis of the 
Capitalist State?,» 1983; reprinted in Radical Perspectives on the Rise 
of Fascism in Germany, ed. Dobkowski and Walliman, 78-79.

[32] Eley, «What Produces Fascism,» 85.

[33] Eley, «What Produces Fascism,» 83; Conan Fischer, Stormtroopers: 
A Social, Economic and Ideological Analysis, 1929-1935 (Boston: 
George Allen & Unwin, 1983).

[34] Hamerquist, «Fascism & Anti-Fascism,» 41.

[35] Xtn, «Introduction,» 11-13; Matthew Lyons, «Notes on Women 
and Right-Wing Movements.» Three Way Fight blog, September 2005; 
republished with corrections, http://www.scils.rutgers.edu/~lyonsm/
WomenAndRight.html.

[36] Roger Griffin, «Section II: The Search for the Fascist Minimum: 
Presentation,» in International Fascism, 52-53.

[37] Griffin, «Notes towards the definition of fascist culture: the 
prospects of synergy between Marxist and liberal heuristics,» 
Renaissance and Modern Studies 42 (Autumn 2001): 12.

[38] Griffin, The Nature of Fascism (Pinter Publishers Limited, 1991; 
New York: Routledge, 1996), 11; Robert O. Paxton, The Anatomy of 
Fascism (New York: Vintage Books, 2005), 21.

[39] Griffin, Nature of Fascism, 32-39.

[40] Ibid., 37.

[41] Ibid., 38.

[42] Griffin, «Notes towards the definition of fascist culture,» 12, 13.

[43] Griffin, «Revolution from the Right: Fascism,» in Revolutions and 
Revolutionary Tradition in the West 1560-1989, ed. David Parker (New 
York: Routledge, 1999).

[44] Griffin, Nature of Fascism, 48.

[45] Ibid., 47.



46	 Мэтью Лайонс

[46] Griffin, «The 'Post-Fascism' of the Alleanza nazionale: A case-
study in Ideological Morphology,» Journal of Political Ideologies 1, no. 
2 (1996): 123-146.

[47] Griffin, Nature of Fascism, 121.

[48] Ibid., 123.

[49] Griffin, Nature of Fascism, 166-74; Griffin, «Europe for the 
Europeans: Fascist Myths of The European New Order 1922-1992,» 
Humanities Research Centre Occasional Paper, no. 1, 1994.

[50] Griffin, Nature of Fascism, 208-11.

[51] Ibid., 220.

[52] См. эссе Гриффина «Фашизм» в Encyclopedia of 
Fundamentalism, ed. Brenda Brasher (Massachusetts: Berkshire 
Reference Works, 2001); The Encyclopedia of Religion and Nature, ed. 
Bron Taylor and Jeffrey Kaplan (Continuum International Publishers, 
2003); а также The Encyclopedia of Religion and Politics, draft 11 
February 2000.

[53] George Mosse, quoted in Griffin, «Notes towards the definition of 
fascist culture.»

[54] Griffin, «Fascism,» Encyclopedia of Fundamentalism.

[55] Ibid.

[56] Nikki Keddie, «The New Religious Politics and Women 
Worldwide: A Comparative Study,» Journal of Women's History 10, 
no. 4 (Winter 1999): 11-34.

[57] «Nation State - Out of Date?,» Third Way, no. 8 (25 July 1991), 3.

[58] Griffin, «Introduction,» in International Fascism, 4.

[59] Griffin, «Notes towards the definition of fascist culture.»

[60] Dave Renton, Fascism: Theory and Practice (London: Pluto Press, 
1999), 24; Mark Neocleous, Fascism, Concepts in Social Thought 
Series (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1997), 38.

[61] В черновом варианте эссе это определение имело другую 
концовку, а именно «…бросающая вызов политической вла-
сти капиталистов, но одновременно защищающая классовую 
эксплуатацию».   Приношу благодарность Дону Хамерквисту, 
заметившему, что такая формулировка противоречит методоло-
гической эмпатии, поскольку многие неофашисты игнорируют 



Два взгляда на фашизм	 47

или отвергают классовую эксплуатацию, хотя и превозносят ие-
рархию, власть и дисциплину.  

[62]  Chip Berlet and Matthew N. Lyons, Right-Wing Populism in 
America (New York: Guilford, 2000); Margaret Canovan, Populism 
(New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1981.

[63] Сведения о движении «Патриот» и христианской правой 
основаны на  Berlet and Lyons, Right-Wing Populism in America, 
chapters 11, 12, and 14.

[64] См. Martin A. Lee, The Beast Reawakens (Boston: Little Brown 
and Company, 1997); Jerome Jamin, «The Extreme Right in Europe: 
Fascist or Mainstream?» The Public Eye 19, no. 1 (Spring 2005), http://
www.publiceye.org/magazine/v19n1/jamin_extreme.html; Luciano 
Cheles, Ronnie Ferguson, and Michalina Vaughan, eds., Neo-Fascism 
in Europe (New York: Longman Publishing, 1991).

[65] См. Joel Beinin and Joe Stork, eds., Political Islam: Essays from 
Middle East Report (Berkeley: University of California Press, 1997); 
Said Amir Arjomand, «Iran's Islamic Revolution in Comparative 
Perspective,» World Politics 38, no. 3 (April 1986): 383-414; Abdel Azim 
Ramadan, «Fundamentalist Influence in Egypt: The Strategies of the 
Muslim Brotherhood and the Takfir Groups,» in Fundamentalisms 
and the State: Remaking Polities, Economies, and Militance, ed. 
Martin E. Marty and R. Scott Appleby, The Fundamentalism Project, 
Volume 3 (Chicago: University of Chicago Press, 1993), 152-83; Ahmed 
Rashid, Taliban: Militant Islam, Oil and Fundamentalism in Central 
Asia (New Haven, Conn.: Yale University Press, 2001); Amal Saad-
Ghorayeb, Hizbu'llah: Politics and Religion (London: Pluto Press, 
2002); Nikki R. Keddie and Farah Monian, «Militancy and Religion 
in Contemporary Iran,» in Fundamentalisms and the State, ed. Marty 
and Appleby, 511-38.

[66] См. Matthew Lyons, «Defending my enemy's enemy,» Three 
Way Fight blog, 3 August 2006, http://threewayfight.blogspot.
com/2006/08/defending-my-enemys-enemy.html; и Lyons, «Further 
thoughts on Hezbollah,» Three Way Fight, 26 August 2006,http://
threewayfight.blogspot.com/2006/08/further-thoughts-on-
hezbollah.html.

[67] См. Arun R. Swamy, «Hindu Nationalism -- What's Religion Got 
to Do With It?,» Occasional Papers Series, Asian-Pacific Center for 
Security Studies, 2003); Christophe Jaffrelot, The Hindu Natonalist 
Movement and Indian Politics, 1925 to the 1990s (New Delhi, India: 
Penguin Books India, 1999); Thomas Blom Hansen, The Saffron Wave: 



Democracy and Hindu Nationalism in Modern India (New Delhi, 
India: Oxford University Press, 1999); Vijay Prashad, Namaste Sharon: 
Hindutva and Sharonism Under US Hegemony, Signpost Series (New 
Delhi, India: LeftWord Books, 2003).

[68] Martin A. Lee, «The Fascist Response to Globalization,» Los 
Angeles Times, 28 November 1999. Аналогичную дискуссию см. 
Roberto Lovato, «Far From Fringe: Minutemen Mobilizes Whites 
Left Behind by Globalization,» The Public Eye 19, no. 3 (Winter 
2005),http://www.publiceye.org/magazine/v19n3/lovato_fringe.html.

[69] «PART's Perspective on the Militias,» Turning The Tide 8, no. 2 
(Summer 1995).

[70] Radhika Desai, «Forward March of Hindutva Halted?» New Left 
Review 30 (November-December 2004): 61. О двойственном отноше-
нии индуистского национализма к глобализации см. Jaffrelot, Hindu 
Nationalist Movement, 432, 492-93; Hansen, Saffron Wave, 171-72.

[71] Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on a World Scale: 
Women in the International Division of Labour (London: Zed, 1986), 
118. Регина Кокрайн критиковала Миес за «склонность к попу-
листскому и матерналистскому  феминизму, антимодернизму, 
абсолютизации материнства и романтизации бедности. Мне же 
приведенная мысль Миес о домашнем хозяйстве кажется вполне 
здравой и помогающей критически осмыслить  гендерную ди-
намику капиталистической глобализации. (См. Cochrane, «They 
Aren't Really Poor»: Ecofeminism, Global Justice, and «Culturally-
Perceived Poverty,» Center for Global Justice, 2006, http://www.
globaljusticecenter.org/papers2006/cochraneENG.htm.)

Опубликовано в журнале «Socialism and democracy», volume 22, No. 2	

http://sdonline.org/47/two-ways-of-looking-at-fascism/



Что такое фашизм? 
Особенности идеологии

Я скептически отношусь к попыткам изобрести «определение» 
фашизма.  Фашизм – динамично развивавшееся историческое 
течение, он принимал разнообразные формы и формировался 
в известном смысле драматически. Чтобы понять фашизм как 
движение и как политическую систему, следует взглянуть на его 
исторический контекст и развитие, т.е. на форму контрреволю-
ционной политики, впервые возникшей в начале ХХ века в ответ 
на резкий социальный подъем, удручающие итоги Первой ми-
ровой войны и большевистскую революцию. Нижеследующий 
текст представляет собой набросок, открытый для дальнейших 
изменений. 

Фашизм является формой крайне правой идеологии, которая пре-
возносит нацию или расу как органическое сообщество, первич-
ное по отношению ко всем остальным. Фашизм основывается на 
мифе о национальном или расовом возрождении после периода 
упадка или разрушения, и потому взывает к «духовной револю-
ции» против морального вырождения (признаки которого – ин-
дивидуализм и материализм) и требует очистить органическую 
общность от «чуждых», угрожающих ей сил и групп. Фашизм пре-
возносит мужественность, молодость, мистическое единение и 
воскрешающую мощь насилия. Часто, хотя и не всегда, он выдви-
гает доктрины расового превосходства, призывает к этническим 
репрессиям, империалистической экспансии и геноциду. В то же 
время фашизм может принимать форму интернационализма, ос-
нованную как на расовой, так и на идеологической солидарности 
поверх национальных барьеров. Обычно фашизм открыто от-
стаивает мужское господство, хотя иногда выступает также и за 
женскую солидарность и новые возможности для женщин при-
вилегированной нации или расы.



50	 Мэтью Лайонс

Фашистский подход к политике является одновременно и попу-
листским – стремление активизировать «народ» как единое целое 
против угнетателей или врагов, и элитистским – представление 
о том, что воля народа воплощена в отдельной группе, или, за-
частую, в одном верховном лидере, чья власть распространяется 
сверху вниз. Фашизм стремится к формированию кадрового  мас-
сового движения для захвата государственной власти. Он стре-
мится к силовому подчинению всех сфер жизни идеологическому 
представлению об органической общности, обычно посредством 
создания тоталитарного государства. И в качестве движения, и 
в качестве политического режима фашизм использует массовые 
организации как систему интеграции и контроля, а организован-
ное насилие – для подавления оппозиции (хотя степень такого 
насилия может быть разной). 

Фашизм враждебен марксизму, либерализму и консерватизму, 
однако перенимает идеи и практику у всех трех политических на-
правлений. Фашизм отвергает принципы классовой борьбы и ра-
бочего интернационализма как угрожающие национальному или 
расовому единству, хотя часто эксплуатирует реальное недоволь-
ство капиталистами и помещиками и ищет этнического «козла 
отпущения» или изобретает радикальные теории заговора. Фа-
шизм отвергает либеральные доктрины прав и автономии лично-
сти, политический плюрализм и представительную демократию, 
однако ратует за широкое участие масс в политике и может ис-
пользовать парламентские каналы для прихода к власти. Фашист-
ское видение «нового порядка» конфликтует с консервативной 
приверженностью традиционным институтам и иерархиям, хотя 
фашизм часто романтизирует прошлое (вдохновляющий фактор 
для национального возрождения). 

Взаимоотношения фашизма с правящими элитами и нефашист-
скими правыми силами комплексны: фашизм  не является ма-
рионеткой правящего класса, это всегда автономное движение 
со своей собственной социальной базой. На практике фашизм 
защищает капитализм от нестабильности и левых, но его соб-
ственная повестка иногда значительно противоречит интересам 
капитализма. Сотрудничество, конкуренция и взаимодействие 
фашизма с другими правыми силами могут порождать разноо-
бразные движения и режимы смешанного типа.

http://www.publiceye.org/eyes/whatfasc.html






